
Przegląd Religioznawczy 4(298)/2025
The Religious Studies Review

ISSN: 1230-4379
e-ISSN: 2658-1531

www.journal.ptr.edu.pl

REMIGIUSZ SZAUER
Uniwersytet Szczeciński

Instytut Nauk Teologicznych

e-mail: remigiusz.szauer@usz.edu.pl

https://orcid.org/0000-0002-8332-6852

DOI: 10.34813/ptr4.2025.6

Niereligijność jako forma adaptacji  
i oporu wobec religii instytucjonalnej.  

Studium socjologiczne na przykładzie Pomorza

Irreligiousness as a form of adaptation  
and resistance to institutional religion. 

A sociological study based on the example of Pomerania

Abstract. The article analyzes irreligiousness in Poland, a phenomenon long considered 
a derivative of religiosity rather than an autonomous social category. In the theoretical 
part, it proposes a departure from typological classifications in favor of a model-based 
understanding of irreligious orientations, interpreted through an analytical framework 
of adaptation and resistance. The empirical basis of the study is extensive quantitative 
research conducted in 2024 in two historically and culturally distinct regions: West Po-
merania and Pomerania. Exploratory factor analysis reveals a two-dimensional structure 
of non-religiousness, comprising religious indifference and contestatory attitudes, which 
do not form a continuum nor can they be reduced to a “negative” dimension of religiosity. 
Socio-demographic patterns indicate that the configuration of non-religiousness differs 
significantly in these regions, testifying to the formative role of the historical and cultural 
contexts. The research results provide a basis for treating non-religiousness as an inde-
pendent analytical category and a field requiring its own theoretical and methodologi-
cal tools. Irreligion thus appears to be a complex, multi-layered worldview orientation, 
rooted in broader social changes and the ongoing process of redefining the meaning of 
religion in contemporary Poland.



82	 REMIGIUSZ SZAUER

Keywords: non-religion, irreligion, religious indifference, adaptation, resistance, inter-
pretive frames, religiosity

Wstęp 

Późna nowoczesność zasadniczo zmieniła sposób, w jaki jednostki lokują się 
wobec religii i samej kategorii wiary. Jak zauważa Charles Taylor, współ-

czesny podmiot funkcjonuje w horyzoncie sensu, w którym transcendencja 
przestaje być oczywistością, a staje się jedną z wielu możliwych propozycji 
światopoglądowych (Taylor, 2010, s. 50). Religia zostaje tym samym wpisana 
w logikę wyboru i refleksyjnego konstruowania tożsamości, a jednostka nie 
dziedziczy już jednoznacznej pozycji religijnej, lecz ją redefiniuje lub odrzu-
ca. Procesy te wiążą się z dynamiką indywidualizacji opisywaną m.in. przez 
Ulricha Becka, Anthony’ego Giddensa, Petera Bergera i Thomasa Luckmanna. 
Religijność – podobnie jak moralność – ulega prywatyzacji, a nawet osoby 
wierzące coraz częściej traktują tradycję jako zasób, a nie zobowiązującą 
strukturę (Hervieu-Léger, 2007, s. 34). W efekcie głównym przedmiotem ba-
dań socjologicznych stała się religijność płynna i negocjowana, podczas gdy 
niereligijność wciąż bywa redukowana do jednorodnego braku wiary i wymyka 
się prostym klasyfikacjom (Skrzypek, 2024, s. 54–55). 

Niniejszy artykuł podejmuje ten mniej rozpoznany badawczo wątek, trak-
tując niereligijność jako fenomen wewnętrznie zróżnicowany, zakorzeniony 
w logice późnonowoczesnych wyborów i autonomicznego konstruowania 
tożsamości (Kutyło, 2012, s. 24). Celem artykułu jest zatem analityczne uchwy-
cenie zróżnicowania niereligijności wśród dorosłych mieszkańców Pomorza 
oraz interpretacja wyłonionych typów w świetle procesów indywidualizacji 
i przemian moralności w późnej nowoczesności. Problem badawczy artykułu 
stanowi pytanie: W jaki sposób współczesne formy niereligijności, od obojęt-
ności po wyraźny sprzeciw wobec instytucjonalnych form religii, odzwiercie-
dlają mechanizmy adaptacji i oporu wobec dominujących struktur religijnych 
w warunkach późnej nowoczesności? Poszukując odpowiedzi, wykorzystam 
wyniki badań ilościowych przeprowadzonych przeze mnie w 2024 r. wśród 
dorosłych mieszkańców Pomorza Zachodniego i Pomorza Gdańskiego na 
próbie N = 1500 respondentów. Zestaw pytań dotyczył postaw wobec wiary 
religijnej, praktyk, Kościoła, moralności, wraz z motywacjami. Został on przy-
gotowany na bazie skali Thurstone’a, co pozwoliło precyzyjnie określić stopień 
akceptacji lub odrzucenia wybranych twierdzeń (Elder, Wallace, Harris, 1980, 
s. 162), a także wyodrębnić różne formy dystansu wobec religii oraz opisać ich 
funkcje adaptacyjne i opozycyjne.



	 Niereligijność jako forma adaptacji i oporu wobec religii instytucjonalnej...	 83

Podejście teoretyczne 

Aby właściwie zinterpretować wyniki przedstawionych badań, konieczne jest 
zarysowanie ramy teoretycznej opisującej niereligijność jako zjawisko wielo-
wymiarowe. Badania nad niereligijnością rozwijały się bowiem etapami, obej-
mując różne podejścia interpretacyjne – od analiz pola religijnego po studia 
nad tożsamością i praktykami codziennymi (Tóth, 2017, s. 125). Analizę teore-
tyczną opieram zatem na trzech krokach analitycznych. Po pierwsze, przegląd 
definicji niereligijności (m.in. Bullivant, Campbell, Zuckerman, Lee) wskazuje 
na jej wielowymiarowość i kontekstualność. Po drugie, taka charakterystyka 
uzasadnia wybór podejścia modelowego, które pozwala uchwycić niereligij-
ność bez redukowania jej do statycznych typologii. Po trzecie, odwołanie do 
teorii ram interpretacyjnych Davida Snowa i Roberta D. Benforda pozwala na 
uporządkowanie różnych sposobów nadawania znaczenia relacji do religii – od 
interpretacji adaptacyjnych po te o charakterze krytycznym. 

Ważnym punktem odniesienia dla interpretacji niereligijności pozostaje 
koncepcja restrukturyzacji pola religii Roberta Wuthnowa (1988; 1989), 
zgodnie z którą religia staje się narzędziem mobilizacji społecznej, a pole re-
ligijne ulega restrukturyzacji w kierunku układu relacji między religijnością, 
duchowością i niereligijnością. Perspektywę tę rozwija Penny Edgell (2024), 
proponując analizę współczesnego krajobrazu religijnego w kategoriach 
pluralizacji i restrukturyzacji, w których niereligijność stanowi integralny 
element pola. Kontekstualny i relacyjny charakter niereligijności podkreśla 
Colin Campbell, traktując ją jako zjawisko osadzone w szerokim cultic milieu 
– środowisku alternatywnych narracji i praktyk sensotwórczych (Campbell 
1971; 1972; 1982). W tym ujęciu niereligijność nie stanowi prostej negacji 
religii, lecz dynamiczny układ elementów krytycznych, duchowych i tożsa-
mościowych. Kluczowe jest przy tym rozróżnienie między irreligijnością jako 
aktywnym sprzeciwem wobec religii i jej instytucji a areligijnością rozumianą 
jako obojętność i brak potrzeby konfrontacji z sacrum. Ujęcie to uzupełnia 
Phil Zuckerman, akcentując antydeficytowy charakter niereligijności jako 
stabilnej, kulturowo osadzonej i moralnie koherentnej formy życia bez odnie-
sień religijnych (Zuckerman 2008; 2011). Sekularyzm jawi się tu jako kultura 
obejmująca świeckie rytuały, wspólnoty etyczne i alternatywne formy ekspresji 
sensu. Na tym tle Stephen Bullivant (2013; 2014) analizuje spektrum niewiary 
– od ateizmu po agnostycyzm – wskazując na zróżnicowanie motywacji i toż-
samości niereligijnych, natomiast Lois Lee (2016; 2019) ujmuje sekularność 
jako zbiór praktyk, tożsamości i wspólnot współtworzących świecki porządek 
sensu. Z kolei relacyjność i kontekstualność granicy religijne–niereligijne 
podkreśla Lori G. Beaman (2017a; 2017b), wskazując, że jej znaczenie jest 



84	 REMIGIUSZ SZAUER

negocjowane w codziennych praktykach i zależne od sytuacji społecznej, 
norm środowiskowych oraz sposobów interpretacji motywacji działania. 
W tym sensie praktyki religijne mogą być realizowane bez religijnej motywacji, 
a działaniom świeckim – mogą być nadawane osobiste znaczenia duchowe. 
Wewnętrzne zróżnicowanie postaw obojętności religijnej rozwijają Johannes 
Quack i współpracownicy (2017) oraz Petra Klug (2017), proponując typologie 
obejmujące m.in. pasywną obojętność, neutralną obserwację, krytyczną obo-
jętność i neutralność zaangażowaną. Ważnym dopełnieniem jest rozróżnienie 
aktywnej i pasywnej niereligijności zaproponowane przez Sariyę Cheruvallil-
-Contractor, Kingsleya Purdama i Paula Wellera (2021), którzy wskazują na 
istnienie zarówno ideowych, jak i wycofanych, niezinstytucjonalnych form  
niereligijności.

W klasycznych ujęciach socjologicznych obojętność religijna oznacza 
postawę „niewiary bez konfliktu”, charakteryzującą się brakiem potrzeby 
uczestnictwa w religii, niską reaktywnością emocjonalną wobec instytucji 
religijnych oraz akceptacją religii wyłącznie w wymiarze kulturowym (Lee, 
2017, s. 102–103). Jest to orientacja bliska agnostycyzmowi pragmatycznemu, 
w której jednostka nie identyfikuje się z wiarą, lecz nie odczuwa potrzeby jej 
artykulacji ani kontestacji. Takie rozumienie obojętności religijnej przyjęto 
w niniejszym opracowaniu. Irreligijność natomiast oznacza zarówno orien-
tację wyraźnie opozycyjną, polegającą na aktywnym odrzuceniu religii jako 
systemu normatywnego oraz postrzeganiu jej instytucjonalnych form jako 
społecznie szkodliwych, ograniczających autonomię jednostki lub sprzecznych 
z wartościami współczesnego społeczeństwa, jak i sprzeciw wobec wszelkich 
zorganizowanych form religii jako przestrzeni dominacji, przemocy symbo-
licznej lub archaicznych reguł.

Z zebranego materiału definicyjnego wyłaniają się dwie zasadnicze możli-
wości interpretacji postaw niereligijnych: niereligijność jako forma adaptacji 
do zmieniającego się krajobrazu kulturowego i osłabienia instytucjonalnych 
autorytetów religii oraz niereligijność jako postawa oporu – od dystansu 
wobec instytucji religijnych po ich radykalną krytykę i negację pozytywne-
go znaczenia kulturowego samej religii. Odwołując się do teorii ramowania 
Snowa i Benforda, niereligijność można postrzegać jako narracje interpre-
tacyjne, które nadają sens doświadczeniu i porządkują strukturę orientacji 
światopoglądowych (Benford, Snow, 2000, s. 620–622). Wyłaniają się tu dwie 
zasadnicze ramy: adaptacyjna, ukierunkowana na dostosowanie sposobów 
interpretowania rzeczywistości do zmieniających się uwarunkowań kultu-
rowych, oraz krytyczna, w której niereligijność przybiera formę renegocjacji 
lub kwestionowania instytucjonalnych roszczeń religii. Takie osadzenie analiz 
pozwala potraktować niereligijność jako interpretacyjne odpowiedzi na miej-



	 Niereligijność jako forma adaptacji i oporu wobec religii instytucjonalnej...	 85

sce religii w warunkach rosnącej indywidualizacji, prywatyzacji i pluralizacji 
orientacji światopoglądowych (Franczak, 2014, s. 137).

Istotne jest tu pytanie metodologiczne: W jaki sposób zoperacjonalizować 
zdefiniowane orientacje niereligijne w analizie empirycznej? Klasyczne typolo-
gie okazują się niewystarczające, gdyż opierają się na apriorycznych schematach 
klasyfikacyjnych i nie oddają stopniowalności ani wewnętrznego zróżnicowa-
nia postaw niereligijnych. Z tego względu zastosowano podejście modelowe, 
które pozwala na ujmowanie niereligijności w kategoriach kontinuum i róż-
nych konfiguracji wartości (Hannemann, 1995). Barbara Pabjan (2004) pod-
kreśla, że modele analityczne pozwalają lepiej uchwycić procesualny charakter 
zjawisk społecznych, unikając sztywnych, statycznych kategorii. Przyjęta rama 
teoretyczna uprawomacnia zatem traktowanie religijności i niereligijności jako 
elementów jednego kontinuum orientacji światopoglądowych. W niniejszym 
opracowaniu analiza ta została ograniczona do obszaru niereligijności.

Badanie religijności i niereligijności wymaga odniesienia do konkretne-
go układu kulturowego, istotnego dla jednostek, co podkreślają m.in. Colin 
Campbell i Stephen Bullivant. W polskim kontekście takim układem pozo-
staje katolicyzm, instytucjonalnie i historycznie zakorzeniony, wobec którego 
kształtują się również postawy niereligijne. Niereligijność w Polsce nie funk-
cjonuje zatem jako abstrakcyjna orientacja światopoglądowa. Znaczna część 
osób niereligijnych została zsocjalizowana w katolickiej kulturze religijnej, 
a ich dystans lub opór wobec religii powstał dopiero w toku indywidualnych 
doświadczeń bądź konfliktów normatywnych. 

Warto poczynić również istotne zastrzeżenie: podkreślenie katolickiego 
układu odniesienia nie oznacza w tej analizie badań redukowania niereligij-
ności wyłącznie do postaw opozycyjnych wobec dominującej tradycji, lecz 
stanowi konieczny zabieg analityczny wynikający z realiów polskiego pola 
religijnego. Otwiera to perspektywę na niereligijność ukształtowaną zarówno 
przez socjalizację w środowiskach niereligijnych, jak i przez autonomiczne, 
intelektualnie umocowane wybory światopoglądowe, dzięki czemu propono-
wane ujęcie zachowuje ważność poznawczą niezależnie od genezy i motywacji 
analizowanych postaw.

Inne badania socjologiczne

Po nakreśleniu ram teoretycznych zasadne jest odwołanie do dotychczasowych 
ustaleń empirycznych. W polskiej socjologii religii niereligijność przez długi 
czas nie funkcjonowała jako odrębny obszar badań, co wynikało z dominacji 
analiz skoncentrowanych na religijności i jej przemianach. W klasycznych 



86	 REMIGIUSZ SZAUER

pracach Władysława Piwowarskiego, Janusza Mariańskiego i Józefa Baniaka 
wątki niereligijne pojawiały się głównie pośrednio, w kontekście sekularyzacji, 
spadku praktyk, pozorowania wiary czy zainteresowania nową duchowością. 
Wyjątek stanowią badania Marii Libiszowskiej-Żółtkowskiej nad środowiskiem 
akademickim, ukazujące specyficzne konfiguracje orientacji niereligijnych 
(Libiszowska-Żółtkowska, 2000). Jednocześnie w analizach tych obecne były 
już intuicje dotyczące poszerzania się spektrum postaw niereligijnych, migracji 
między wiarą a niewiarą oraz istnienia „pogranicza” religijnego obejmującego 
osoby wątpiące, niezdecydowane i selektywnie wierzące.

Na gruncie polskim istotny wkład w badania nad niereligijnością wniósł 
Radosław Tyrała (2013; 2014), analizując tożsamości, motywacje i prak-
tyki osób deklarujących się jako niewierzące lub ateistyczne. Jego badania 
(N = 1517) potwierdziły miejsko-inteligencki profil niereligijności w Polsce 
(dominacja osób młodych, z wyższym wykształceniem i zamieszkujących 
duże miasta) oraz biograficzny, stopniowy charakter odchodzenia od religii 
(ponad 70% wskazań, przy niskim udziale „nagłych konwersji” ku niewierze). 
Główne motywy dystansu wobec religii obejmowały rozczarowanie instytucją 
Kościoła, brak zgodności z nauczaniem, niedostatek doświadczenia religijnego 
oraz sprzeciw wobec upolitycznienia religii (Tyrała, 2014). Dla niniejszego 
opracowania szczególnie istotne jest to, że Tyrała empirycznie ukazał nie-
wiarę jako zjawisko wewnętrznie zróżnicowane: od postaw afirmatywnych 
i tożsamościowych po niewiarę prywatną, niewyrażaną publicznie (blisko 
40% bez aktywizmu ateistycznego). Wątek stygmatyzacji („ateizm wstydliwy”, 
32%) ujawnia istnienie strategii cichego dystansu wobec religii, co korespon-
duje z wyróżnianym w niniejszym badaniu wymiarem obojętności religijnej. 
Ustalenia Tyrały stanowią zatem ważny punkt odniesienia dla rozróżnienia 
między irreligijnością jako postawą kontestacyjną a obojętnością religijną 
jako orientacją niekonfrontacyjną. Tym samym Tyrała jako pierwszy w Pol-
sce opisał niewiarę jako autonomiczne pole doświadczenia, a nie wyłącznie 
negatyw religijności.

Również inne projekty badawcze dostarczają istotnych danych konteksto-
wych dla analizy postaw niereligijnych. Analizy danych ze Spisu Powszechne-
go z lat 2011 i 2021 oraz opracowania Pawła Mąkosy i Tomasza Adamczyka 
(2024) wskazują na wyraźną zmianę pola religijnego w Polsce – odsetek osób 
deklarujących przynależność do Kościoła katolickiego spadł z 87,6% do 71,3%, 
natomiast udział osób określających się jako „bez wyznania” wzrósł niemal 
trzykrotnie. Szczególnie znaczący jest wzrost w kategorii „brak deklaracji” – 
z 7,1% do 20,5%, co może świadczyć zarówno o rosnącej prywatności przeko-
nań, jak i o dystansie wobec instytucjonalnej religii. Procesy te mają wyraźny 
wymiar generacyjny – wśród młodzieży odsetek osób niewierzących sięga 



	 Niereligijność jako forma adaptacji i oporu wobec religii instytucjonalnej...	 87

27%, podczas gdy w populacji ogólnej wynosi ok. 11%. Wyniki te wskazują 
na postępującą indywidualizację przekonań oraz osłabienie religijnego dzie-
dzictwa jako dominującej ramy interpretacyjnej. Zestawienie tych ustaleń 
z danymi spisowymi ukazuje wzrost znaczenia kategorii „wiary bez praktyk” 
oraz rosnący dystans wobec moralności religijnej, co wskazuje na prywatyzację 
i indywidualizację norm. 

Istotne znaczenie interpretacyjne mają także analizy Mirosławy Grabow-
skiej (2018), która podkreśla historyczną zmienność religijności w Polsce 
oraz jej silne zakorzenienie w lokalnych i kulturowych kontekstach. W tym 
ujęciu niereligijność nie stanowi prostego efektu modernizacji, lecz wyłania się 
w relacji do dominującej roli katolicyzmu, specyfiki polskiego modelu relacji 
państwo–Kościół oraz przemian generacyjnych. Religijność nie podlega tu 
mechanicznej sekularyzacji, lecz selektywnym przekształceniom, co sprawia, 
że niereligijność pozostaje zjawiskiem relacyjnym wobec kultury katolickiej. 
Ustalenia te potwierdzają również badania CBOS (2022; 2024), wskazujące, 
że wzrost niereligijności w Polsce ma charakter długofalowy i zróżnicowany. 
W latach 1992–2022 odsetek regularnie praktykujących spadł z ok. 70% do 
42%, podczas gdy deklaracje wiary zmniejszyły się z 94% do 84%. Najczęściej 
wskazywanym powodem niepraktykowania jest brak potrzeby i obojętność 
religijna (17%), co potwierdza rosnący udział postaw pasywnych. Kolejne 
motywy mają już charakter reaktywny: krytyka Kościoła jako instytucji (12%), 
brak wiary (11%), krytyka duchowieństwa (10%) oraz sprzeciw wobec upoli-
tycznienia Kościoła (9%). 

Nawet lokalne i niereprezentatywne badania nad apostazją młodych do-
rosłych potwierdzają kontekstualny charakter niereligijności w Polsce, za-
korzeniony w doświadczeniu katolickiej większości. Dominujące motywy 
odejścia mają charakter instytucjonalny (upolitycznienie Kościoła, hipokryzja, 
skandale, brak zaufania), co wzmacnia interpretację irreligijności jako postawy 
reaktywnej i antyinstytucjonalnej. Jednocześnie ambiwalencja i pragmatyczna 
elastyczność deklaracji apostazyjnych wskazują na obecność obojętności reli-
gijnej jako formy pasywnego dystansu, co potwierdza zasadność ujmowania 
niereligijności jako kontinuum postaw – od obojętności po aktywny sprzeciw 
(Rdzanek, Rogalska, Sobierajska, Sikora, Szymańska, 2023).

Zestawienie ustaleń przywołanych badań pozwala sformułować kilka wnio-
sków istotnych dla niniejszej analizy. Po pierwsze, niereligijność w Polsce ma 
zróżnicowany charakter i obejmuje zarówno postawy obojętności religijnej, jak 
i niereligijności kontestacyjnej – dokładnie odpowiadając dwóm wymiarom 
wyodrębnionym w analizie teoretycznej. Po drugie, postawy te są relacyjne, 
konstytuują się w odniesieniu do dominującej pozycji katolicyzmu i jego 
kryzysu instytucjonalnego. Po trzecie, zmiany mają charakter głównie beha-



88	 REMIGIUSZ SZAUER

wioralny i generacyjny, a ich dynamika wpisuje się w proces zaniku kulturowej 
oczywistości religii oraz indywidualizacji wyborów światopoglądowych. Na 
tym tle można usytuować wyniki badań własnych, które ukazują skalę oraz 
wewnętrzne zróżnicowanie orientacji niereligijnych w badanej zbiorowości.

Badania własne – metodologia i opis próby

W 2024 r. przeprowadzono badanie ilościowe dotyczące przemian religijności 
i niereligijności w północnej Polsce, obejmujące Pomorze Zachodnie i Pomorze 
Gdańskie jako regiony odmienne historycznie i kulturowo. Przyjęty podział 
miał charakter społeczno-kulturowy, a nie kościelno-administracyjny. W arty-
kule skoncentrowano się na rekonstrukcji empirycznego modelu niereligijności 
– od postaw obojętnych po krytyczne.

Podstawowym narzędziem badawczym był kwestionariusz oparty na autor-
skiej adaptacji klasycznych narzędzi pomiaru religijności (Glock i Stark; Piwo-
warski), uzupełniony o współczesne wskaźniki sekularyzacyjne. Konstrukcję 
narzędzia oparto na metodzie skalowania równowagowego L.L. Thurstone’a, 
w ramach której panel ekspertów oceniał diagnostyczność stwierdzeń przypi-
sanych czterem wymiarom teoretycznym: religijności zinstytucjonalizowanej, 
religijności sprywatyzowanej, obojętności religijnej oraz irreligijności. Zgod-
ność ocen sędziowskich mierzono odchyleniem ćwiartkowym, co umożliwiło 
selekcję pozycji o najwyższej wartości dyskryminacyjnej. W dwuetapowym 
procesie redukcji z pierwotnej puli ok. 100 itemów wyłoniono po 20 stwier-
dzeń dla każdego wymiaru, uzyskując finalnie narzędzie złożone z 80 pozycji, 
odzwierciedlające kontinuum orientacji światopoglądowych. Część dotycząca 
niereligijności obejmowała 40 itemów – po 20 dla obojętności religijnej i ir-
religijności. Rzetelność skal potwierdzono współczynnikiem α Cronbacha 
(0,74–0,85 dla wymiarów religijności; 0,806 dla obojętności religijnej i 0,867 
dla irreligijności). Badanie przeprowadzono w 2024 r. techniką CAWI, stosu-
jąc dobór kwotowo-losowy. Próba (N = 1500) została skonstruowana tak, aby 
odwzorowywać strukturę demograficzną Pomorza Zachodniego i Pomorza 
Gdańskiego; w każdej subpopulacji zrealizowano po 750 wywiadów. Macierz 
kwot oparto na danych NSP 2021, uwzględniając płeć, wiek, wykształcenie, typ 
miejsca zamieszkania oraz deklarowaną przynależność religijną, co zapewniło 
wysoką zgodność próby z rozkładami populacyjnymi regionów. 

Struktura próby w obu regionach odtwarza dość wiernie proporcje po-
pulacyjne. Udział kobiet wyniósł 52,0% na Pomorzu Zachodnim i 51,7% na 
Pomorzu Gdańskim (mężczyźni odpowiednio 48,0% i 48,3%), co mieści się 
w granicach błędu dla prób kwotowo-reprezentatywnych. Rozkład wieku na 



	 Niereligijność jako forma adaptacji i oporu wobec religii instytucjonalnej...	 89

Pomorzu Zachodnim ma charakter wielomodalny, z najwyższymi udziałami 
w kohortach 35–44 lata (20,4%), 55–65 lat (18,5%) oraz 65+ (21,6%), przy 
najniższym udziale grupy 18–24 lata (8,0%). Struktura miejsca zamieszka-
nia odzwierciedla specyfikę regionu: 30,7% respondentów mieszka na wsi, 
a populacja miejska ma układ gradacyjny – od miast do 20 tys. mieszkańców 
(19,3%) i 20–49 tys. (15,1%) po wyraźny udział dużych ośrodków powyżej 
200 tys. mieszkańców (24,4%). W strukturze stanu cywilnego dominują osoby 
pozostające w związkach małżeńskich (58,5%), przy istotnym udziale osób 
wolnych (16,3%) oraz żyjących w związkach nieformalnych (14,4%). Profil 
wykształcenia ma charakter dwuszczytowy, z dominacją wykształcenia śred-
niego technicznego (23,3%) i wyższego magisterskiego (23,7%); łączny udział 
osób z wykształceniem wyższym przekracza jedną trzecią próby, co wskazuje 
na przewagę profilu średnio-wyższego.

W strukturze deklarowanej przynależności religijnej dominują identyfi-
kacje katolickie (78,0%), przy jednoczesnym udziale 21,1% respondentów 
deklarujących brak przynależności religijnej, co wyodrębnia istotny segment 
populacji niereligijnej. Rozkład deklarowanego stosunku do wiary religijnej 
ma charakter trójmodalny. Postawy afirmatywne obejmują osoby wierzące 
(43,3%) oraz głęboko wierzące (8,6%), łącznie 51,9% próby. Segment ambi-
walentny tworzą respondenci określający się jako wątpiący lub poszukujący 
(3,7%) oraz wątpiący przywiązani do tradycji (16,3%), co daje łącznie 20,0%. 
Postawy dystansu i negacji reprezentują osoby obojętne religijnie (16,6%) 
oraz niewierzące lub ateistyczne (11,6%), łącznie 28,2% badanych. Taki roz-
kład wskazuje na istnienie całego spektrum orientacji światopoglądowych, 
obejmującego zarówno formy religijności instytucjonalnej, jak i orientacje 
dystansujące oraz niereligijne.

Z kolei porównawczy rozkład wieku respondentów na Pomorzu Gdańskim 
charakteryzuje się względnie równomiernym udziałem głównych kohort do-
rosłych: 35–44 lata (21,0%), 25–34 lata (18,1%), 55–65 lat (16,6%) oraz 65+ 
(18,6%), przy najniższym udziale grupy 18–24 lata (9,4%). Struktura miejsca 
zamieszkania ujawnia dychotomię między obszarami wiejskimi (46,5%) a naj-
większymi ośrodkami miejskimi powyżej 200 tys. mieszkańców (25,0%), przy 
niższych udziałach miast 20–49 tys. (15,8%), do 20 tys. (7,7%) oraz 50–99 tys. 
mieszkańców (5,0%). Profil edukacyjny wskazuje na wysoki poziom kapitału 
ludzkiego: dominują osoby z wykształceniem wyższym magisterskim (32,8%), 
średnim technicznym (22,1%) oraz średnim ogólnym (18,0%), przy marginal-
nym udziale wykształcenia podstawowego (2,3%) i doktorskiego lub innego 
wyższego (0,5%).

W zakresie przynależności religijnej 74,7% respondentów deklaruje ka-
tolicyzm, co stanowi wartość niższą od historycznej średniej krajowej, lecz 



90	 REMIGIUSZ SZAUER

zgodną ze specyfiką północnych regionów Polski. Pozostałe tradycje religijne 
występują marginalnie. Jednocześnie 24,7% badanych deklaruje brak przy-
należności wyznaniowej, sytuując Pomorze Gdańskie w grupie regionów 
o najwyższym poziomie sekularyzacji w kraju. Deklarowany stosunek do 
wiary religijnej ujawnia zróżnicowaną strukturę orientacji światopoglądowych. 
Osoby wierzące stanowią 45,7% próby, a głęboko wierzące – 6,7%, co łącznie 
odzwierciedla dominację umiarkowanych form religijności. Jednocześnie 
istotną grupę tworzą osoby wątpiące, lecz przywiązane do tradycji (15,8%) 
oraz osoby poszukujące (3,3%) – wskazujące na kulturowy, a nie doktrynalny 
charakter części deklaracji religijnych. Postawy sekularne reprezentują nato-
miast osoby obojętne religijnie (16,6%) oraz niewierzący/ateiści (11,9%), co 
łącznie daje 28,5% orientacji niereligijnych.

Zarysowana charakterystyka społeczno-demograficzna stanowi punkt 
wyjścia do dalszych analiz, umożliwiając interpretację wyników w kontekście 
struktury badanych populacji. 

Badania empiryczne

W celu uchwycenia wewnętrznej struktury orientacji religijnych i niereligij-
nych zastosowano dwustopniową procedurę analizy czynnikowej (EFA/CFA), 
pozwalającą na identyfikację i weryfikację struktury zmiennych latentnych. 
Zastosowanie analizy czynnikowej wynika z faktu, że religijność i niereligij-
ność mają charakter zmiennych latentnych, których pełna struktura nie może 
być adekwatnie opisana za pomocą pojedynczych wskaźników. EFA i CFA 
umożliwiają empiryczne odtworzenie wymiarów tych orientacji, ocenę ich 
stabilności oraz testowanie równoważności pomiaru między regionami, dzięki 
czemu stanowią bardziej adekwatną procedurę niż klasyczne techniki oparte 
wyłącznie na analizie pojedynczych miar.

W pierwszym etapie przeprowadzono eksploracyjną analizę czynnikową 
(EFA) z zastosowaniem metody principal axis factoring (PAF). Liczbę czynni-
ków określono na podstawie kryterium Kaisera (λ ≥ 1,00) oraz wykresu osypi-
ska, a do modelu włączano pozycje o ładunkach ≥ 0,50 (minimum trzy pozycje 
na czynnik). Adekwatność danych potwierdziły wskaźniki KMO ≥ 0,60 oraz 
istotny test sferyczności Bartletta (p < 0,001). W drugim etapie zastosowano 
konfirmacyjną analizę czynnikową (CFA) w ramach modelowania równań 
strukturalnych, weryfikując stabilność struktury oraz równoważność pomiaru 
między regionami (MG-CFA). Dopasowanie modelu oceniono na podstawie 
standardowych wskaźników (CFI ≥ 0,90; RMSEA ≤ 0,08; χ²/df < 3), które po-
twierdziły satysfakcjonujące dopasowanie modelu do danych (Watkins, 2021).



	 Niereligijność jako forma adaptacji i oporu wobec religii instytucjonalnej...	 91

Wyniki analizy czynnikowej potwierdziły istnienie dwóch niezależnych wymia-
rów niereligijności, które wykorzystano w analizach regionalnych. Parametry 
modelu zestawiono w tabeli 1.

Tabela 1. Porównanie dwuczynnikowych modeli niereligijności  
w regionach Pomorza Gdańskiego i Pomorza Zachodniego 

Wymiar  
niereligijności Region Liczba 

pozycji

%  
wyjaśnionej 

wariancji

α  
Cronbacha

Średnia 
(SD)

Obojętność 
religijna

Pomorze Gdańskie 4 28,3 0,82 1,25 (1,49)
Pomorze Zachodnie 8 23,7 0,86 2,34 (2,58)

Irreligijność Pomorze Gdańskie 4 18,5 0,69 2,51 (1,37)
Pomorze Zachodnie 8 16,7 0,79 5,68 (2,27)

Źródło: opracowanie własne.

W odniesieniu do wyników uzyskanych dla Pomorza Zachodniego odno-
towano istotne różnice zarówno w konfiguracji ładunków, jak i w parametrach 
struktury czynnikowej modelu niereligijności. Eksploracyjna analiza czyn-
nikowa przeprowadzona na tym podzbiorze danych pozwoliła zachować po 
osiem pozycji w ramach każdego z dwóch czynników (obojętności religijnej 
oraz irreligijności), co wskazuje na szerszy zakres treściowy w porównaniu 
z próbą z Pomorza Gdańskiego, gdzie finalne rozwiązanie obejmowało po 
cztery pozycje na czynnik. Mimo wyższej liczby pozycji łączny procent wy-
jaśnionej wariancji dla Pomorza Zachodniego był nieco niższy (40,4%) niż 
w przypadku Pomorza Gdańskiego (46,7%), co może odzwierciedlać większą 
heterogeniczność treściową i bardziej zróżnicowane profile odpowiedzi przy 
większej liczbie itemów.

Parametry diagnostyczne potwierdzają wysoką adekwatność danych do 
analizy czynnikowej: wskaźnik KMO = 0,80 oraz istotny wynik testu sferycz-
ności Bartletta (χ²(120) = 933,32; p < 0,001) wskazują na wystarczającą kore-
lacyjność macierzy do ekstrakcji czynników. Rzetelności obu skal w regionie 
Pomorza Zachodniego osiągnęły wartości α = 0,868 dla obojętności religijnej 
oraz α = 0,798 dla irreligijności, co świadczy o dobrej spójności wewnętrznej 
przy zachowaniu szerokiego zakresu pozycji.

W wymiarze obojętności religijnej wysoki wynik odzwierciedla brak 
uczestnictwa w instytucjonalnych formach religijności przy jednoczesnym 
utrzymaniu przekonań o charakterze metafizycznym. Parametry statystycz-
ne wskazują na wyraźne różnice regionalne: średnia wartość czynnika była 
istotnie wyższa na Pomorzu Zachodnim (M = 2,34; SD = 2,58) niż na Pomorzu 
Gdańskim (M = 1,25; SD = 1,49), co sugeruje większą koncentrację postaw nie-



92	 REMIGIUSZ SZAUER

zaangażowania i dystansu przy zachowanym minimum przekonań transcen- 
dentnych.

Irreligijność odpowiada skrajnemu biegunowi niereligijności, definio-
wanemu jako deklaratywne odrzucenie religii i negatywna ocena instytucji 
religijnych. Wysokie wartości tego czynnika osiągały osoby identyfikujące się 
ze stwierdzeniami o charakterze antyinstytucjonalnym lub antyklerykalnym. 
Średnia dla Pomorza Zachodniego wyniosła M = 5,68; SD = 2,27, podczas gdy 
dla Pomorza Gdańskiego M = 2,51; SD = 1,37, co wskazuje na istotnie wyższą 
intensywność postaw negatywnych wobec religii w regionie zachodnim. 
Rzetelność tego komponentu utrzymała się na wysokim poziomie (α = 0,86). 
Współczynnik korelacji pomiędzy obojętnością religijną a irreligijnością wy-
niósł r = –0,21 (p < 0,001), co potwierdza, że są to dwa statystycznie odrębne, 
niezależne wymiary niereligijności. Obojętność religijna odzwierciedla niski 
poziom zaangażowania przy częściowym utrzymaniu przekonań metafi-
zycznych, natomiast irreligijność – wysoki poziom odrzucenia, krytycyzmu 
i preferencję dla świeckości sfery publicznej.

W kolejnym etapie przeprowadzono konfirmacyjną analizę czynnikową 
(CFA) z wykorzystaniem estymacji metodą największego prawdopodobieństwa 
(ML). Modele weryfikowano odrębnie dla obu regionów, uzyskując satysfakcjo-
nujące parametry dopasowania: χ²/df poniżej wartości granicznej 5, wskaźniki 
inkrementalne CFI i NFI przekraczające poziom 0,90, RMSEA utrzymane 
na poziomie 0,05 oraz SRMR nieprzekraczające 0,08. Stabilność konstruktu 
potwierdzono wskaźnikami strukturalnymi: współczynnikami rzetelności 
złożonej CR powyżej 0,70 oraz średnią wyjaśnioną wariancją AVE powyżej 
0,50. Następnie przeprowadzono wielogrupową analizę konfirmacyjną (MG-
-CFA), testując trzy poziomy inwariancji pomiarowej: konfiguralną, metryczną 
oraz skalarną. Wszystkie modele spełniły kryteria akceptacji (ΔCFI ≤ 0,01; 
ΔRMSEA ≤ 0,015), co potwierdza równoważność struktury czynników oraz 
stabilność ich ładunków i punktów przecięcia w obu regionach. Uzyskana 
inwariancja skalarna umożliwia w pełni porównywalną estymację średnich 
wartości latentnych czynników niereligijności między Pomorzem Zachodnim 
a Pomorzem Gdańskim.

Tabela 2 prezentuje kompletny zestaw pozycji kwestionariuszowych skła-
dających się na finalny, empirycznie potwierdzony model obojętności religij-
nej i irreligijności, zweryfikowany zarówno w analizach jednorodnych, jak 
i wielogrupowych.

Dane potwierdzają, że niereligijność ma charakter wielowymiarowy i obej-
muje dwa niezależne komponenty: obojętność religijną oraz irreligijność. 
Układ pozycji testowych wskazuje, że nie jest to konstrukt jednowymiarowy, 
lecz – zgodnie z ujęciami Campbella, Lee i Bullivanta – obejmuje zarówno 



	 Niereligijność jako forma adaptacji i oporu wobec religii instytucjonalnej...	 93

formy pasywne, jak i konfrontacyjne. Pozycje składające się na czynnik obojęt-
ności religijnej odnoszą się przede wszystkim do wiary prywatnej, niesformali-
zowanej i oderwanej od instytucji, co wpisuje się w przedstawiane w literaturze 
procesy prywatyzacji i indywidualizacji religii oraz w orientację typu spiritual 

Tabela 2. Pozycje kwestionariusza tworzące czynniki „Obojętność religijna”  
oraz „Irreligijność”(CFA i MG-CFA; Pomorze Zachodnie i Pomorze Gdańskie)

Wymiar  
niereligijności Region Liczba 

pozycji
Pełna treść stwierdzeń  
(oryginalne brzmienie)

Obojętność  
religijna

Pomorze Zachodnie 8 W człowieku istnieje oprócz ciała nie-
śmiertelna dusza; Wierzę w  istnienie 
Siły Wyższej, która nadaje sens naszemu 
życiu; Wierzę, że istnieje życie po śmier-
ci; Nie potrzebuję regularnych praktyk 
religijnych; Wierzę w Boga, ale nie chcę 
mieć nic wspólnego z Kościołem; Mam 
duchowe przekonania, lecz nie uczestni-
czę w praktykach religijnych; Modlę się, 
kiedy mam taką potrzebę; Wiara jest dla 
mnie bardziej sprawą serca niż instytucji. 

Pomorze Gdańskie 4 Wierzę w Boga, ale nie chcę mieć nic 
wspólnego z Kościołem; Wierzę, że ist-
nieje życie po śmierci; Mam duchowe 
przekonania, lecz nie uczestniczę w prak-
tykach religijnych; Wierzę w istnienie 
Siły Wyższej, która nadaje sens naszemu 
życiu.

Irreligijność Pomorze Zachodnie 8 Chrześcijaństwo jest religią przemocy; 
Symbole religijne nie powinny być obec-
ne w przestrzeni publicznej; Religie są 
źródłem przemocy w świecie; Religij-
ne przykazania nie mają dziś żadnego 
znaczenia; Uważam, że pożądanym mo-
delem społecznym jest życzliwe współ-
istnienie wszystkich religii z ich bogac-
twem kulturowym; Opowiadam się za 
państwem świeckim; Religia ogranicza 
wolność człowieka. Praktyki religijne są 
zbędne i anachroniczne.

Pomorze Gdańskie 4 Chrześcijaństwo jest religią przemocy; 
Religie są źródłem przemocy w świecie; 
Symbole religijne nie powinny być obec-
ne w przestrzeni publicznej; Religia jest 
rodzajem zbiorowej choroby umysłowej.

Źródło: opracowanie własne.



94	 REMIGIUSZ SZAUER

but not religious (Campbell, 1982; Wuthnow, 1989; Lee, 2017). Na Pomorzu 
Zachodnim wymiar ten obejmuje szerszy zakres treści (8 pozycji) niż na Po-
morzu Gdańskim (4 pozycje), co wskazuje na większe zróżnicowanie form 
dystansu wobec instytucjonalnej religii. Z kolei czynnik irreligijności skupia 
pozycje wyrażające krytyczne i delegitymizujące oceny religii, chrześcijaństwa 
i Kościoła, odpowiadając koncepcjom postaw reaktywnych (Campbell) oraz 
ujęciom Bullivanta i Zuckermanna dotyczącym aktywnego odrzucenia religii 
jako systemu normatywnego. Dominacja treści odnoszących się do przemocy 
symbolicznej, zbędności praktyk i postulatów świeckości wskazuje, że wymiar 
ten dotyczy sprzeciwu wobec instytucjonalnego katolicyzmu, a nie ogólnego 
braku wiary. Analiza pozycji o najwyższych ładunkach czynnikowych po-
twierdza, że obojętność religijna i irreligijność reprezentują dwa odmienne 
style relacji z religią – pierwszy oparty na prywatyzacji i indywidualizacji, 
drugi na krytyce i delegitymizacji instytucji, co uzasadnia ich traktowanie jako 
odrębnych konstrukcji latentnych. 

Na Pomorzu Zachodnim widoczna jest zatem większa złożoność obu orien-
tacji. Natomiast na Pomorzu Gdańskim redukcja pozycji w każdym wymiarze 
dowodzi, że postawy niereligijne są bardziej jednorodne i „gęsto” skupione 
wokół rdzeniowych treści: dystansu wobec Kościoła oraz krytyki religii. To 
odpowiada wcześniejszym danym CBOS i ustaleniom Mirosławy Grabowskiej, 
wskazującym, że Pomorze Gdańskie (zwłaszcza obszary kaszubskie) cechuje 
silniejsze zakorzenienie kulturowe religii, a więc ewentualny dystans wobec 
niej jest bardziej jednoznaczny niż wielowątkowy. Badania Tyrały pokazały, 
że odejście od religii przebiega dwiema głównymi ścieżkami: powolną erozją 
praktyk i przekonań, co odpowiada postawie obojętności, oraz nagłą lub stop-
niową radykalizacją krytyczną, co odpowiada irreligijności.

Tabela 2 pokazuje, że te dwa typy zostały uchwycone w prezentowanej 
analizie, a ich treść wprost koresponduje z motywami wskazywanymi przez 
Tyrałę: duchowy indywidualizm, rozczarowanie Kościołem, negatywne oceny 
duchowieństwa, postulaty świeckości. Treści składające się na oba czynniki 
jednoznacznie wskazują, że postawy niereligijne w badanych regionach wpisują 
się w logikę pozainstytucjonalnych strategii wyboru charakterystycznych dla 
współczesnego rynku religijnego. W przypadku obojętności religijnej widoczna 
jest przede wszystkim niska motywacja do korzystania z instytucjonalnej oferty 
Kościoła oraz ograniczony „popyt” na praktyki rytualne i uczestnictwo wspól-
notowe. Obojętność przyjmuje tu formę pragmatycznego dystansu: jednostka 
nie odrzuca sfery transcendentnej jako takiej, lecz nie widzi w instytucjonalnej 
religii zasobu, który byłby funkcjonalny w jej biograficznym i społecznym do-
świadczeniu. Z kolei irreligijność stanowi jakościowo odmienny sposób reago-
wania na instytucję religijną – wyraża aktywne odrzucenie jej oferty normatyw-



	 Niereligijność jako forma adaptacji i oporu wobec religii instytucjonalnej...	 95

nej, symbolicznej i moralnej, a nierzadko także postulowanie alternatywnych 
systemów sensu, opartych na wartościach świeckich, humanistycznych lub 
racjonalistycznych. Tym samym obydwa wymiary odzwierciedlają dwa typy 
relacji wobec dominującej religii: „wyciszone” wycofanie oraz „jawny” sprzeciw, 
które pełnią odmienne funkcje w polu społecznym i ujawniają różne sposoby 
negocjowania znaczenia religii w warunkach późnonowoczesnego pluralizmu.

Treści składające się na oba czynniki pokazują, że niereligijność w badanych 
populacjach funkcjonuje nie tylko jako efekt „wyborów pozainstytucjonal-
nych”, ale także jako rezultat odmiennych sposobów ramowania religii i jej 
instytucjonalnych reprezentacji. W przypadku obojętności religijnej dominuje 
ramowanie, które minimalizuje znaczenie instytucji i praktyk wspólnotowych, 
interpretując religię jako sferę prywatną, ograniczoną do indywidualnych prze-
konań i sporadycznych odniesień metafizycznych. Tego typu rama – zgodnie 
z teorią ram interpretacyjnych Snowa i Benforda – redefiniuje religię jako 
„niefunkcjonalną” dla codziennych wyborów jednostki, co obniża motywację 
do korzystania z instytucjonalnej oferty i sprzyja strategiom dystansu, charak-
terystycznym dla niskiego popytu na rynku religijnym. Natomiast irreligijność 
operuje zupełnie inną ramą interpretacyjną – religia jest ujmowana jako 
instytucja problematyczna, przemocowa lub anachroniczna, a Kościół – jako 
aktor społeczny, który traci legitymizację w porządku normatywnym. W tej 
perspektywie ramy interpretacyjne nie tylko odsuwają jednostkę od praktyk, 
lecz nadają jej dystansowi wyraźny sens kontestacyjny. Irreligijność nie jest 
więc wyłącznie „odrzuceniem oferty”, lecz przekształceniem znaczenia religii 
w taki sposób, że alternatywne systemy sensu stają się bardziej spójne, moralnie 
uzasadnione i społecznie funkcjonalne. Jest to dokładnie to, co Snow i Benford 
określają jako transformację ram motywacyjnych – ramy nie tylko definiują 
problem, lecz także legitymizują działanie (tu: sprzeciw wobec religii, inge-
rencję państwa świeckiego, odrzucenie symboli religijnych). W efekcie obojęt-
ność religijna i irreligijność reprezentują dwa odmienne procesy ramowania: 
pierwszy – ramę neutralizacji i prywatyzacji, prowadzącą do „wyciszonego” 
wycofania; drugi – ramę delegitymizacji i kontestacji, generującą „jawny” 
sprzeciw. Obydwa typy ramowania logicznie korespondują z mechanizmami 
rynku religijnego, ponieważ jednostki nie tylko dokonują wyboru między 
ofertami, lecz także interpretują je poprzez odmienne systemy znaczeń, które 
określają, czy religia pozostaje zasobem czy problemem społecznym.

Warto dodać, że również struktura demograficzna czynników niereligijno-
ści ujawnia różnice między Pomorzem Zachodnim a Pomorzem Gdańskim, 
wskazując na odmienne konfiguracje społecznych uwarunkowań obojętności 
religijnej i irreligijności. Różnice socjodemograficzne w zakresie obojętności 
religijnej i irreligijności analizowano na poziomie ich wyników czynnikowych, 



96	 REMIGIUSZ SZAUER

co jest procedurą zgodną z logiką modeli latentnych. Zmienne demograficzne 
nie stanowią elementu struktury pomiarowej, lecz pozwalają opisać dystrybucję 
i profil populacji o określonym natężeniu niereligijności. Na Pomorzu Zachod-
nim poziom obojętności religijnej nie wykazywał istotnych związków z płcią 
(ANOVA: F(1,1498) = 0,84, p = 0,36, η² = 0,001) ani stanem cywilnym (ANOVA:  
F(3,1492) = 1,12, p = 0,34, η² = 0,002). Istotnie różnicował go natomiast wiek 
(ANOVA: F(5,1490) = 6,74, p < 0,001, η² = 0,022), przy czym najwyższe war-
tości uzyskiwały kohorty 18–24, 25–34, 35–44 oraz 45–54 lata. Efekt jest 
statystycznie istotny, lecz słaby (η² = 0,024), co odpowiada typowym efektom 
w badaniach nad postawami światopoglądowymi. Obojętność była szczególnie 
widoczna w średnich miastach, z nieznacznym podwyższeniem na obszarach 
wiejskich, a także wśród osób o wykształceniu średnim, co sugeruje, że postawy 
te są osadzone w stylach życia typowych dla segmentów średniego kapitału 
społeczno-kulturowego (ANOVA: F(3,1494) = 4,31, p = 0,005, η² = 0,009). 
Wykształcenie różnicowało wyniki umiarkowanie (ANOVA: F(4,1493) = 5,02, 
p < 0,001, η² = 0,013), a najwyższe wartości notowano w grupie z wykształce-
niem średnim. Rozkład ten wskazuje na brak koncentracji postaw, ponieważ 
obojętność religijna na Pomorzu Zachodnim jest relatywnie równomierna 
i przenika różne segmenty struktury społecznej.

W przypadku irreligijności płeć nie różnicowała wyników (ANOVA: 
F(1,1498) = 2,41, p = 0,12, η² = 0,002), natomiast stan cywilny okazał się istot-
nym predyktorem(ANOVA: F(3,1492) = 7,58, p < 0,001, η² = 0,015), z najwyż-
szymi wynikami wśród osób rozwiedzionych i żyjących w związkach nieformal-
nych. Rozkład wiekowy był bardziej rozproszony (ANOVA: F(5,1490) = 4,11, 
p = 0,001, η² = 0,014), z podwyższonymi wartościami w kohorcie 25–34 lata 
oraz – co interesujące – wśród osób 65+, co sugeruje dwie odmienne tra-
jektorie dystansu wobec religii. Wykształcenie wykazało najsilniejszy wpływ 
(ANOVA: F(4,1493) = 9,84, p < 0,001, η² = 0,026), z wyższymi wartościami 
w grupie wykształcenia średniego i wyższego. Wskazuje to na klasyczny wzo-
rzec irreligijności, typowy dla grup o wyższym kapitale edukacyjnym oraz dla 
mieszkańców dużych miast.

Analiza danych dla Pomorza Gdańskiego wskazuje z kolei na odmienną 
konfigurację uwarunkowań niereligijności niż w regionie zachodniopo-
morskim. Obojętność religijna występowała nieco częściej wśród kobiet 
(ANOVA: F(1,1498) = 4,02, p = 0,045, η² = 0,003) i nie była istotnie związana 
ze stanem cywilnym (F(3,1492) = 1,45, p = 0,23, η² = 0,003). Zróżnicowanie 
wiekowe miało charakter słabszy, choć istotny statystycznie (F(5,1490) = 2,31, 
p = 0,04, η² = 0,007), co wskazuje na bardziej ponadpokoleniowy charakter 
tej postawy. Istotnym czynnikiem różnicującym było miejsce zamieszka-
nia (F(3,1494) = 5,68, p < 0,001, η² = 0,011), przy najwyższych wartościach 



	 Niereligijność jako forma adaptacji i oporu wobec religii instytucjonalnej...	 97

w małych i średnich miastach, oraz poziom wykształcenia (F(4,1493) = 6,14, 
p < 0,001, η² = 0,016), z przewagą osób o wykształceniu średnim i zawodo-
wym. Irreligijność na Pomorzu Gdańskim częściej deklarowali mężczyźni 
(F(1,1498) = 6,31, p = 0,012, η² = 0,004), a jej poziom istotnie różnicował wiek 
(F(4,1491) = 7,02, p < 0,001, η² = 0,019), z najwyższymi wartościami w grupach 
do 44. roku życia. Najsilniejszym predyktorem okazało się miejsce zamiesz-
kania (F(3,1494) = 10,44, p < 0,001, η² = 0,026), przy wyraźnej koncentracji 
postaw irreligijnych w największych miastach regionu. Zróżnicowanie według 
wykształcenia ujawniło efekt dwubiegunowy: najwyższe wartości notowano 
zarówno wśród osób z wykształceniem wyższym, jak i – w mniejszym stopniu – 
podstawowym, co wskazuje na współistnienie dwóch odmiennych ścieżek 
powstawania postaw antyinstytucjonalnych.

Zestawienie obu regionów pokazuje, że obojętność religijna i irreligijność 
nie tylko różnią się wewnętrzną logiką, lecz także odmiennie wpisują się w lo-
kalne struktury społeczno-demograficzne. Obojętność ma charakter bardziej 
rozproszony i ponadpokoleniowy, podczas gdy irreligijność koncentruje się 
wokół wzorów typowych dla wyższego kapitału edukacyjnego i życia w dużych 
miastach. Pomorze Zachodnie ujawnia wyższą intensywność obu wymia-
rów, natomiast Pomorze Gdańskie – ich bardziej selektywne, środowiskowo 
uwarunkowane profile. Potwierdza to, że niereligijność w Polsce nie stanowi 
zjawiska jednowymiarowego, lecz jest zróżnicowanym, kontekstualnym i spo-
łecznie osadzonym kontinuum postaw wobec religii.

Wnioski

Przeprowadzona analiza jednoznacznie wskazuje na odmienną naturę dwóch 
wyodrębnionych wymiarów niereligijności, które reprezentują dwie jakościowo 
odmienne strategie odnoszenia się do religii: adaptacji i oporu. Itemy tworzące 
obojętność religijną odnoszą się do utrzymania wiary w transcendencję przy 
jednoczesnej rezygnacji z praktyk, selektywnego i sytuacyjnego korzystania 
z religii („modlę się, kiedy potrzebuję”) oraz odrzucenia wyłącznie instytu-
cjonalnego wymiaru Kościoła. Tego typu konfiguracja jest bliska temu, co 
w literaturze opisuje się jako religijność sprywatyzowaną – jednak zbieżność 
ta nie wynika z założeń teoretycznych przyjętych z góry, lecz z empirycznej 
struktury modelu wyłonionej w analizie czynnikowej. Jest to klasyczny wzorzec 
adaptacji – przekształcenie religii do indywidualnych potrzeb, bez zerwania 
z podstawowym systemem sensu. W warstwie semantycznej widoczna jest 
łagodność, niska konfrontacyjność i brak treści antyreligijnych. Obojęt-
ność religijna wyłoniona w prezentowanej analizie czynnikowej ma odmien-



98	 REMIGIUSZ SZAUER

ną naturę od definiowanej w literaturze – obejmuje utrzymanie przekonań 
o transcendencji przy jednoczesnym odrzuceniu praktyk i instytucjonalnych 
wymogów Kościoła. Można więc założyć, że taką postawę reprezentuje blisko 
16% respondentów. 

Przeciwstawny profil ujawniają itemy tworzące irreligijność, które obejmują 
delegitymizację Kościoła, postulaty świeckości, ocenę religii jako przemocy lub 
irracjonalności oraz negację norm religijnych. Jest to postawa oporu – aktywne 
odrzucenie religii instytucjonalnej i jej społecznego znaczenia. Empirycznie 
przejawia się to wysoką konfrontacyjnością, silną antyinstytucjonalnością 
i jednoznacznym odrzuceniem religii jako systemu, co – jak można założyć – 
jest udziałem prawie 12% respondentów w obu regionach. 

Niski poziom korelacji między czynnikami (r ≈ –0,21) potwierdza, że nie 
są one dwoma stopniami tego samego kontinuum, lecz odrębnymi mechani-
zmami społeczno-kulturowymi. Obojętność nie stanowi etapu przejściowego 
w drodze do odrzucenia religii, ale jest formą adaptacyjną. Irreligijność na-
tomiast wyrasta z innych przesłanek: konfliktu, sprzeciwu i delegitymizacji. 

Korelaty demograficzne wzmacniają ujęcie adaptacja–opór. Obojętność 
religijna ma profil adaptacyjny – występuje równomiernie w wielu grupach 
społecznych, częściej w średnich miastach i wśród osób o średnim wykształ-
ceniu, a nierzadko współwystępuje z deklaracją „wierzę, ale nie praktykuję”. 
Jest to rozlane, stabilne przystosowanie kulturowe w warunkach słabnącej 
instytucjonalności religii. Irreligijność natomiast ma wyraźny profil kon-
testacyjny – częściej występuje wśród osób rozwiedzionych, mieszkańców 
największych miast, osób z wyższym wykształceniem (i paradoksalnie także 
podstawowym) oraz wśród młodych dorosłych i starszych osób deklarujących 
dystans wobec religii. Grupy te są typowe społecznie dla orientacji krytycznych 
i opornych wobec instytucji.

Uzyskane wyniki są próbą poszerzenia dotychczasowego stanu badań nad 
niereligijnością w Polsce, proponując ramę analityczną wykraczającą poza re-
dukowanie jej do prostej odwrotności religijności. Empirycznie wyodrębniony 
model dwuwymiarowy pokazuje, że niereligijność ma charakter strukturalnie 
złożony i obejmuje odmienne mechanizmy – adaptacyjne formy obojętności 
oraz postawy kontestacyjne oparte na oporze wobec religii instytucjonalnej. 
W tym sensie niereligijność ujawnia się nie jako marginalny wariant religijno-
ści, lecz jako odrębne pole orientacji światopoglądowych wymagające własnych 
narzędzi interpretacyjnych. Analiza porównawcza Pomorza Zachodniego 
i Pomorza Gdańskiego wskazuje ponadto, że różnice regionalne dotyczą nie 
tylko natężenia, lecz także profilu społecznego i struktury postaw niereligij-
nych, co otwiera przestrzeń dla dalszych badań porównawczych regionów 
o odmiennym zapleczu historyczno-kulturowym. Zastosowane podejście 



	 Niereligijność jako forma adaptacji i oporu wobec religii instytucjonalnej...	 99

metodologiczne pokazuje jednocześnie potencjał modelowania teoretycznego 
testowanego statystycznie, wykraczającego poza klasyczne operacjonalizacje 
religijności oparte wyłącznie na praktykach, przekonaniach i deklaracjach 
identyfikacyjnych.

Literatura

Adamczyk, T., Mąkosa, P. (2024). Przemiany religijności w społeczeństwie polskim. 
Verbum Vitae, 42 (1), 1–15. 

Beaman, L.G. (2017). Deep equality in an era of religious diversity. Oxford: Oxford 
University Press.

Beaman, L.G. (2017). Living well together in a (non)religious future: Contributions 
from the sociology of religion. Sociology of Religion, 78 (1), 9–32. 

Benford, R.D., Snow, D.A. (2000). Framing processes and social movements: An ove-
rview and assessment. Annual Review of Sociology, 26, 611–639.

Bullivant, S. (2013). Defining “atheism.” W: S. Bullivant, M. Ruse (red.). The Oxford 
handbook of atheism (s. 11–21). Oxford: Oxford University Press.

Bullivant, S. (2014). Faith and unbelief. New York – Mahwah, NJ: Paulist Press.
Campbell, C. (1972) The cult, the cultic milieu and secularization. A Sociological 

Yearbook of Religion in Britain, 5, 119–136.
Campbell, C. (1971). Toward a sociology of irreligion. London: Red Globe Press.
Campbell, C. (1982). The New Religious Movements, the new spirituality and post-in-

dustrial society. New religious movements: a perspective for understanding society. 
New York: Edwin Mellen.

CBOS (2022). Dlaczego Polacy odchodzą z Kościoła? (Komunikat z badań nr 105/2022). 
Warszawa: Centrum Badania Opinii Społecznej.

CBOS (2024). Religijność Polaków w ostatnich dziesięcioleciach (Komunikat z badań 
nr 50/2024). Warszawa: Centrum Badania Opinii Społecznej.

Cheruvallil-Contractor, S., Purdam, K., Weller, P. (2021). Much more than a negation 
of religion: A qualitative exploration of the diversity of non-religious identities in 
England and Wales. Journal of Contemporary Religion, 36 (2), 329–348. 

Edgell, P. (2024). After restructuring: Understanding religion, nonreligion, and spiri-
tuality in the twenty-first century. Sociology of Religion, 85 (4), 381–403. 

Elder, J.P., Wallace, C.J., Harris, F.C. (1980). Assessment of social skills using a Thur-
stone equal-appearing interval scale. Journal of Behavioral Assessment, 2 (2),  
161–165. 

Franczak, K. (2014). Perspektywa framing analysis – oferta analityczna dla badań nad 
dyskursem? Przegląd Socjologiczny, 63 (3), 135–156.

Grabowska, M. (2018). Bóg a sprawa Polska: Poza granicami teorii sekularyzacji. War-
szawa: Wydawnictwo Scholar.

Hanneman, R. (1995). Simulation modelling and theoretical analysis in sociology. 
Sociological Perspectives, 38 (4), 457–462.

Hervieu-Léger, D. (2007). Religia jako pamięć. Tłum. M. Bielawska. Kraków: Nomos.



100	 REMIGIUSZ SZAUER

Klug, P. (2017). Varieties of nonreligion: Why some people criticize religion, while 
others just don’t care. W: J. Quack, C. Schuh (red.), Religious indifference (s. 219–
237). Cham: Springer. 

Kutyło, Ł. (2012). Teorie socjologiczne a religia. Między sekularyzacją a desekularyzacją. 
Łódź: Wydawnictwo Uniwersytetu Łódzkiego.

Lee, L. (2016). Polar opposites? Diversity and dialogue among the religious and non-
religious. W: T. Carroll, R. Norman (red.), Religion and atheism: Beyond the divide 
(s. 167–176). London: Routledge.

Lee, L. (2017). Religion, difference, and indifference. W: J. Quack, C. Schuh (red.), 
Religious indifference (s. 101–121). Cham: Springer. 

Lee, L. (2019). Feeling rational: Affinity and affinity narratives in British science-non-
-religion relations. W: S.H. Jones, R. Catto, T. Kaden (red.), Science, belief and socie-
ty: International perspectives on religion, non-religion and the public understanding 
of science (s. 173–195). Bristol: Bristol University Press.

Libiszowska-Żółtkowska, M. (2000). Wiara uczonych: Esej socjologiczny mocno osa-
dzony w empirii. Kraków: Nomos.

Pabjan, B. (2004). The use of models in sociology. Physica A: Statistical Mechanics and 
its Applications, 336 (1–2), 146–152. 

Quack, J., Schuh, C. (2017). Conceptualising religious indifference in relation to 
religion and nonreligion. W: J. Quack, C. Schuh (red.), Religious indifference: 
New perspectives from studies on secularization and nonreligion (s. 1–25). Cham:  
Springer.

Rdzanek, P., Rogalska, S., Sobierajska, L., Sikora, K., Szymańska, B. (2023). Apostazja. 
Zjawisko odchodzenia od Kościoła w Polsce (Raport badawczy, Szkoła Główna 
Gospodarstwa Wiejskiego w Warszawie). Warszawa: SGGW.

Skrzypek, J. (2024). Nonreligion jako kategoria relacjonalna. Kultura i Społeczeństwo, 
68 (3), 53–79. 

Taylor, C. (2010). Źródła podmiotowości. Narodziny tożsamości nowoczesnej. Tłum. 
M. Gruszczyński i in. Warszawa: Wydawnictwo Naukowe PWN. 

Tóth, J. (2017). Common topics of sociology of religion in non-religion-specific jo-
urnal articles. KOME – An International Journal of Pure Communication Inquiry, 
5 (1), 121–146. 

Tyrała, R. (2013). Pozareligijna duchowość (polskich) niewierzących. Studia Huma-
nistyczne AGH, 12 (3), 67–79.

Tyrała, R. (2014). Bez Boga na co dzień: Socjologia ateizmu i niewiary. Kraków: Nomos.
Watkins, M.W. (2021). A step-by-step guide to exploratory factor analysis with SPSS. 

New York: Routledge. 
Wuthnow, R. (1988). The Restructuring of American Religion: Society and Faith since 

World War II. Princeton, NJ: Princeton University Press.
Wuthnow, R. (1989). The Struggle for America’s Soul: Evangelicals, Liberals, and Secu-

larism. Grand Rapids, MI: William B. Eerdmans Publishing Company.
Zuckerman, P. (2008). Society without God: What the least religious nations can tell us 

about contentment. New York University Press.
Zuckerman, P. (2011). Faith no more: Why people reject religion. Oxford: Oxford 

University Press.


