Przeglad Religioznawczy 4(298)/2025
The Religious Studies Review

ISSN: 1230-4379
e-ISSN: 2658-1531
www.journal.ptr.edu.pl

JOANNA MUCHOWSKA
Uniwersytet im. Adama Mickiewicza w Poznaniu
Zakfad Badan nad Jezykami i Kulturami Tajwanu oraz Wietnamu
e-mail: joanna.muchowska@amu.edu.pl
https://orcid.org/0000-0003-1423-3932
DOI: 10.34813/ptr4.2025.8

Religia w obiegu nowoczesnosci -
przypadek rytuatu zhuyou w Chinach

Religion in the modern world:
the case of the zhuyou ritual in China

Abstract. This article examines how, within contemporary Chinese discourse on tradi-
tional medicine, the Taoist healing ritual zhuyou fiiF is reinterpreted so that it functions
as a traditional yet fully legitimate therapeutic method in a modern society. Zhuyou -
originally a healing ritual rooted in popular Taoism, combining protective and exorcistic
functions with paramedical treatment of various ailments and characterized by incanta-
tory formulas, ritual gestures, and talismans - is presented in this discourse as part of
an indigenous medical heritage. Recent Chinese scholarship advances this view through
various forms of psychologization, treating zhuyou as a traditional technique of sugges-
tion, emotional regulation, or even “Chinese psychotherapy” and by embedding the ritual
within a narrative of continuous native medical tradition. The article argues that this de-
velopment has a historical precedent in the Song-Yuan period (960-1368), when zhu-
you was formally recognized and incorporated into the official repertoire of therapeutic
methods. Comparing these two periods — medieval and contemporary - suggests that, in
this well-documented case, the relationship between “modernity and religion” in China
is a process of cultural transformation. A practice of religious-magical origin is not elim-
inated but repeatedly reconceptualized within discourses regarded as modern (first with-
in medical cosmology and today within psychology and heritage protection) and in this
transformed guise reintegrated into the institutional framework of the state.

Keywords: zhuyou, Taoism, traditional Chinese medicine, Chinese language, ritual he-
aling, modernity and religion



118 JOANNA MUCHOWSKA

Wprowadzenie

Zhuyou to rytual leczniczy, ktory w okresie dynastii Song (960-1279) i Yuan
(1271-1368) zostal usankcjonowany jako odrebna metoda terapeutyczna
praktykowana przez taoistycznych kaplanéw i mistrzow rytuatu, cho¢ jego
wczesniejsze warianty funkcjonowaty w obrebie religijnosci ludowej i lokal-
nego taoizmu, cze$ciowo o charakterze mediumicznym (Cho, 2013, s. 79-81;
Muchowska, 2023, s. 12-14, 62-66). W czasie rytualu wypowiadane sg okre-
slone formuly i zaklecia, wykonywane gesty oraz sporzadzany i podawany jest
doustnie talizman (spopielony), najczesciej przygotowywany na indywidualne
zlecenie chorego.

W zrédlach przednowoczesnych zhuyou objasniano na dwa sposoby: de-
monologicznie - jako dzialanie przeciw ,,demonowi choroby” oraz kosmolo-
giczno-medycznie, odwotujac si¢ do Huangdi neijing i koncepcji regulowania
jing i gi (Cho, 2013, s. 13-14). Oba modele interpretacyjne funkcjonowaty
réwnolegle.

W literaturze poswieconej chinskiej religijnosci popularnej istnieje zgoda
co do tego, ze w zrodlach przednowoczesnych nie ma wyraznej granicy miedzy
tym, co dzi$ nazwaliby$my rytuatem religijnym, praktyka magiczng a dziala-
niem leczniczym. To, co w kategoriach europejskich zostaloby rozdzielone na
trzy obszary, w zapisach chinskich - zaréwno dworskich, jak i ludowych - sta-
nowi kontinuum praktyk uznawanych za dopuszczalne (Harper, 1998, s. 19-22;
Unschuld, Zheng, 2012, s. 154-175).

Wezesne rekopisy medyczne z Mawangdui (III-II w. p.n.e.) sg tu szcze-
gblnym przykladem: w jednym korpusie wystepuja recepty farmakologiczne,
zalecenia higieniczne i formuly o charakterze egzorcystycznym, traktowane
jako réwnorzedne sposoby terapii (Harper, 1998, s. 15-17). Z perspektywy
religioznawczej wymaga to ostroznego stosowania europejskich modeli seku-
laryzacji i ,odczarowania” w opisie przemian chinskich praktyk leczniczych,
ktorych rozwdj nie odpowiada schematowi opozycji migdzy religia a nauka
znanemu z kultury europejskiej (Unschuld, 2010, s. xxiv-xxviii).

Przedmiotem artykutu sg rytualy zhuyou — dawne chinskie praktyki lecz-
nicze o charakterze egzorcystycznym, zaklinajagcym i ochronnym, wywodzace
sie z tradycji ludowo-taoistycznej. W okresie reform za panowania dynastii
Song i wczesnej Yuan praktyki te zaczeto stopniowo kodyfikowaé w ramach
szerszej reformy rytualéw taoistycznych; ujmowano je w rejestrach zawieraja-
cych wykazy talizmandw, zakle¢ i procedur rytualnych oraz informacje o ich
funkcjach i zastosowaniach (Cho, 2013, s. 79-81; Muchowska, 2023, s. 62-63).

Mamy tu do czynienia nie z praktyka medyczng w $cistym znaczeniu, lecz
z obrzedami o charakterze parareligijnym, ujmowanymi w formie zblizonej



Religia w obiegu nowoczesnosci — przypadek rytuatu zhuyou w Chinach 119

do literatury paramedycznej. Nadawalo im to status procedur, ktérych mozna
bylo naucza¢, klasyfikowac je oraz wiacza¢ do kategorii medycyny uczonej
(Unschuld, Zheng, 2012, s. 154-159).

Artykul stanowi probe odpowiedzi na pytanie, w jaki sposéb praktyka
o religijnym rodowodzie moze trwa¢ w warunkach nowoczesnosci, nie tra-
cac swego pierwotnego znaczenia. Kluczowe jest tu przeksztalcenie samej
koncepcji tej praktyki — z ludowej instytucji o charakterze egzorcystycznym
w rodzaj praktyki paramedycznej, dajacej si¢ opisa¢ w kategoriach zgodnych
z dominujacym porzadkiem wiedzy i wlaczy¢ do oficjalnego obiegu instytu-
cjonalnego (Unschuld, 2010, s. 12-15; Cho, 2013, s. 73-74, 79-81; Lin, 2012,
s. 683-684; Unschuld, Zheng, 2012, s. 154-159).

Transformacja kulturowa jako mechanizm
instytucjonalnego trwania zhuyou

W rozwoju praktyk okreslanych mianem zhuyou mozna wyrézni¢ cztery
zasadnicze fazy:

- wczesne wspolistnienie dziatan uzdrawiajacych i egzorcystycznych,
poswiadczone w Zrddtach wezesnochinskich;

- kodyfikacja za panowania dynastii Song i wczesnej Yuan, w ktorej zhuyou
wpisano w porzadek medyczny i powigzano z rytualami Béstw Gromu (Cho,
2013, 5. 90-93, 97-103);

- funkcjonowanie praktyki w ludowym obiegu w okresie p6znego Ming
i Qing, po utracie wczesniejszego umocowania instytucjonalnego (Unschuld,
Zheng, 2012, s. 79-118);

- przedstawianie zhuyou jezykiem psychologii i medycyny chinskiej jako
metody terapeutycznej o rodzimym rodowodzie przez wspotczesnych auto-
réw chinskich, od lat 90. XX wieku (Su, Li, 2011, s. 1817-1819; Zhao, Kang,
2009, s. 6-9).

W procesie tym mozna dostrzec powtarzajace sie¢ zjawisko: praktyki o rodo-
wodzie religijno-ludowym nie s3 usuwane, lecz adaptowane do obowiazujacego
porzadku spotecznego i instytucjonalnego. Moga istnie¢ w zyciu spotecznym,
o ile zostang ujete w forme rozpoznawalng i akceptowang przez instytucje.
Jak pokazuje Paul U. Unschuld, analizujac dzieje medycyny chinskiej, polega
to na reinterpretowaniu dotychczasowych praktyk w kategoriach zgodnych
z kolejnymi porzadkami wiedzy (Unschuld, 2010, s. 12-15). W tym sensie
zhuyou stanowi dobry przyklad tego, jak zmienial si¢ status rytualnych form
dzialania w chinskiej nowoczesnosci: nie sg one eliminowane jako praktyki
uznawane w dyskursie oficjalnym za ludowe, parareligijne czy zabobonne, lecz



120 JOANNA MUCHOWSKA

zachowywane dzieki nadaniu im nowych, instytucjonalnie akceptowanych
uzasadnien.

Szczegdlnie istotny w tym procesie byl okres dynastii Song (960-1279)
i Yuan (1271-1368), kiedy rytualy zhuyou — wywodzace si¢ z ochronno-eg-
zorcystycznych i rytualno-leczniczych praktyk ludowego taoizmu - zostalty
sformalizowane, usankcjonowane i uznane za dzial medycyny. Nadanie im
formy instytucjonalnej pozwolilo wlaczy¢ je do oficjalnego systemu lecznictwa
panstwowego (Unschuld, Zheng, 2012, s. 154-159; Cho, 2013, s. 79-86). Zhu-
you nie przestalo wigc by¢ rytualem, ale zyskato forme wiasciwg dla instytucji
medycznych epoki.

Wspolczesnie zhuyou pojawia si¢ w publikacjach z zakresu nauk medycz-
nych i spolecznych jako ,,tradycyjna metoda regulacji emocji” lub ,,metoda su-
gestywna’, a zarazem bywa przedstawiana jako element rodzimego dziedzictwa
kulturowego. W tym sensie bardziej adekwatne jest rozumienie sekularyzacji
nie jako eliminacji tresci religijnych, lecz jako zmiany ram interpretacyjnych,
w ktorych praktyka funkcjonuje (Unschuld, 2003, s. 319-325; Unschuld, 2010,
s. 11-15).

Kontekst instytucjonalny:
medycyna i rytuat za panowania dynastii Song

W historii medycyny okres dynastii Song wyréznia nasilenie dzialan panstwa
w celu uporzadkowania i nadzoru praktyk leczniczych. Jak pisza Asaf Gold-
schmidt i Nathan Sivin, administracja cesarska zaczeta wowczas traktowac
medycyne jako dziedzinge wymagajaca standaryzacji: powolywano urzedy
odpowiedzialne za jej nadzor, systematycznie dokonywano rewizji tekstow
medycznych oraz klasyfikowano praktyki wedlug specjalizacji (Goldschmidt,
2009, s. 52-56, 87-89, 96-97; Sivin, 2015, s. 64-69). W 1057 r. utworzono Biuro
Rewizji Ksiagg Medycznych (5 1EEE15/5), ktorego zadaniem byto uporzad-
kowanie korpusu medycznego i jego ustandaryzowanie, a Cesarska Stuzba
Medyczna (K E=[t) miata dostarczaé zrewidowane teksty do lokalnych szkot.
W ten sposoéb lecznictwo zostalo ujete w ramy administracyjne, co umozliwito
jego nauczanie, egzaminowanie i kontrole (Cho, 2013, s. 79).

Réwnoczesnie porzadkowano rytualy taoistyczne. Florian C. Reiter, anali-
zujgc praktyki z kregu Thunder Magic (11.3577), wskazuje, ze w zachowanych
opisach i instrukcjach rytualnych przyjely one posta¢ sformalizowanych ze-
stawow talizmanoéw, formul i sekwencji dziatan, ujmowanych w rozbudowane
korpusy rytualne (Reiter, 2007, s. 13-14, 41-47; Reiter, 2010, s. 121-130;
Reiter, 2020, s. 37-40; Skar, 1996, s. 160-166). Procesowi temu — odmienne-



Religia w obiegu nowoczesnosci — przypadek rytuatu zhuyou w Chinach 121

mu od porzagdkowania medycyny - towarzyszylo powstawanie srodowiska
sprzyjajacego tekstualizacji dziatan rytualno-leczniczych, takich jak zhuyou.
Wprawdzie zhuyou nie zyskalo w ten sposdb statusu praktyki medycznej,
jednak dostato szanse na tekstowe utrwalenie. Decydujace znaczenie miala
tu nie tyle tres¢ praktyki, ile jej interpretacja w kategoriach obowigzujacych
sposobdw wyjasniania choroby i uzasadniania terapii. Jak zauwaza Unschuld,
to czynniki spoteczne i przyjete sposoby myslenia o chorobie decydujg o tym,
ktore metody leczenia sg uznawane za dopuszczalne (Unschuld, 2010, s. 8-15).

Od praktyki do tekstu: mit etiologiczny i kodyfikacja

Kodyfikacja zhuyou w okresie Song-Yuan prowadzila do stopniowego nada-
wania tej praktyce formy tekstowej. Przejawialo si¢ to w tworzeniu rejestrow
rytualnych, zwlaszcza spisow talizmanéw, w ktorych talizman traktowano jako
»lekarstwo” i opisywano jego dziatanie. Z zachowanego materiatu wynika, ze
zabiegi o charakterze rytualno-leczniczym ujmowano w jednostki tekstowe
o wyraznej strukturze: tytul, wskazanie (chorobowe lub inne), opis wyma-
ganych czynnosci, formula zaklecia i wzdr talizmanu. Taki format ulatwial
porzadkowanie zapisow, poréwnywanie ich oraz taczenie z innymi dziatami
wiedzy.

Istotng role odgrywatl w tym mit etiologiczny wiazacy zhuyou z Z6ttym
Cesarzem jako mitycznym zrédfem talizmanoéw i ,,ukrytej wiedzy” przekazanej
ludziom (Lin, 2012, s. 682-687; Cho, 2013, s. 90-96; Unschuld, Zheng, 2012,
s. IX; Muchowska, 2023, s. 63-64). Legitymizowal on praktyke, przypisujac
jej sakralne pochodzenie i uzasadniajac jej kodyfikacje w postaci tekstowej.
W rejestrach talizmany zhuyou wystepuja zatem nie tylko jako element dzia-
tania rytualnego, lecz takze jako jednostki tekstowe, ktére mozna kopiowac,
systematyzowac i przyporzadkowywac okreslonym schorzeniom.

Dodatkowa warstwa interpretacyjna:
demon choroby a patogenne gi

Teksty zhuyou z okresu Song-Yuan podtrzymuja klasyczng etiologie — choroba
jest przedstawiana jako skutek dzialania ,,demondéw choroby” lub innych szko-
dliwych bytéw o pochodzeniu nadprzyrodzonym, ktére rytual ma wypedzi¢
badz unicestwic. Sytuowalo to zhuyou wérdd rytualéw ochronnych i egzorcy-
zmujacych, powszechnych zaréwno w taoizmie §wigtynnym, jak i w religijnosci
popularnej (Cho, 2013, s. 73-81, 90-96; Strickmann, 2002).



122 JOANNA MUCHOWSKA

Réwnolegle pojawila si¢ jednak interpretacja zakorzeniona w kosmologii
Huangdi neijing. Wedlug niej zhuyou jest rozumiane jako dzialanie polegajace
na ,przemieszczaniu jing i zmienianiu gi” za pomocg inkantacji. Skuteczno$¢
rytuatu wynika tu z przywroécenia prawidlowego obiegu gi, ktérego stan - zgod-
nie z mysla klasyczng - $cisle wigzano z samoregulacja moralng, zyciem zgod-
nym z rytmem por roku oraz kontrola afektéw. Nadmierne lub niewlasciwie
ukierunkowane emocje, takie jak troska, lek czy chciwos$¢, zaburzaly cyrkulacje
qi, czynigc organizm podatnym na dziatanie czynnikéw patogennych (Cho,
2013, s. 13-14). W takiej interpretacji ,demon” pojawiajacy si¢ w formutach
zhuyou pelni funkcje metaforyczna: jest personifikacjg zaburzonego lub he-
terogenicznego gi. Oba typy wyjasnien — demonologiczny i kosmologiczno-
-medyczny - funkcjonuja réwnolegle jako komplementarne sposoby interpre-
tacji i sg charakterystyczne dla praktyk leczniczych epoki Song.

Zachowane rejestry zhuyou potwierdzaja te wielowarstwowos¢. Receptury
przyjmuja forme zblizong do zapisu medycznego — wskazuje si¢ rodzaj scho-
rzenia, podaje wzdr talizmanu, traktowanego jako odpowiednik lekarstwa,
oraz skrotowy opis dziatan rytualnych. W tej strukturze komponent demo-
nologiczny, cho¢ nadal obecny, schodzi na drugi plan (Unschuld, Zheng,
2012, s. 154-159, 162-175). Talizmany maja schematyczng posta¢ ztozona
z zaszyfrowanych znakow; jeden z nich - modyfikowany w zaleznosci od
schorzenia — odpowiada czynnikowi chorobotwdérczemu, przedstawionemu
jako ,,demon choroby”. Taki zapis, w praktyce zrozumialy wytacznie dla
wykonawcéw rytuatu, nadawat calosci cechy zblizone do form stosowanych
w piS$miennictwie medycznym.

W okresie Yuan tendencja ta ulegta dalszemu wzmocnieniu. Tekstualizacja
i standaryzacja, wymagane w instytucjach medycznych i nadzorowane przez
panstwo (Cho, 2013, s. 41-46), tworza warunki, w ktérych zhuyou moze
funkcjonowac jako praktyka quasi-medyczna, zachowujac jednak rytualny
charakter. Dzieki temu pozostaje czg$cig szerszego obiegu instytucjonalnego
epoki Song-Yuan, w ktérym dzialania rytualno-lecznicze podlegaja porzad-
kowaniu i klasyfikacji, podobnie jak praktyki medycyny urzedowe;.

Utrata statusu dzialu medycyny i marginalizacja
w okresie Ming-Qing

Trzecia faza rozwoju zhuyou obejmuje pozny okres dynastii Ming i okres
dynastii Qing (1368-1911). W tym czasie praktyka traci umocowanie insty-
tucjonalne i przestaje funkcjonowac jako czgs$¢ oficjalnego systemu medycz-
nego, lecz pozostaje zywa w obiegu ludowym. W historii medycyny jest to



Religia w obiegu nowoczesnosci — przypadek rytuatu zhuyou w Chinach 123

etap przejscia od rytuatu o statusie instytucji medycznej do praktyki ludowe;j
stosowanej poza strukturami panstwowymi.

W zrédlach administracyjnych epoki Ming zhuyou bylo wymieniane
jako dzial sztuk medycznych w strukturze Cesarskiej Akademii Medycznej
co najmniej do drugiej potowy XVI wieku. W kompilacji prawnej Da Ming
huidian (KHHZ3HE) z 1571 r., zawierajgcej m.in. wykaz urzedéw Cesarskiej
Akademii Medycznej, urzad odpowiedzialny za rytualy zhuyou nie pojawia
sie juz w spisie, co oznacza jego likwidacje (Cho, 2013, s. 85-86). Dokument
ten nie podaje przyczyny tej zmiany, lecz nastgpita ona w okresie narastajacej
krytyki rytuatéw egzorcyzmujacych w pismiennictwie lekarskim, w ktérym —
odwolujac si¢ do klasycznych traktatéw medycznych oraz ideatu ,,uczonego-
-lekarza” ({5 =) — kwestionowano miejsce zhuyou w oficjalnym wykazie sztuk
medycznych (Cho, 2013, s. 85-87). W rezultacie zhuyou zniknelo z praktyk
nadzorowanych przez panstwowe instytucje lecznicze.

Rekopisy i podreczniki z péznego okresu dynastii Ming i z okresu dynastii
Qing potwierdzaja, ze zhuyou nadal funkcjonowato w obiegu ludowym. Zawie-
rajg one zestawy talizmanodw, zakle¢, rytualnych gestéw i receptur (Cho, 2013,
s. 138; Unschuld, Zheng, 2012, s. 154-175). Rekopisy z kolekgji berlinskiej,
opisane przez Paula U. Unschulda i Zheng Jina, dokumentuja stosowanie takich
procedur przez uzdrowicieli dziatajacych na obrzezach praktyki lekarskiej.
Zebrane dane wskazuja przede wszystkim na zmiane kontekstu: zhuyou znika
z medycyny ksztaltowanej przez instytucje panstwowe, lecz pozostaje w prak-
tyce ludowe;j. Struktura rytualu — obejmujaca talizman, inkantacje i gest — jest
zasadniczo niezmieniona, co sprzyja jego trwaniu i przekazowi (Muchowska,
2025, s. 5-22). Marginalizacja w sferze medycyny wigze si¢ zatem z procesem
sekularyzacji praktyki, przygotowujac grunt pod jej nowoczesne reinterpretacje.

Psychologizacja zhuyou:
od demonologii do pracy z emocjami

We wspolczesnej literaturze medycznej i psychologicznej dotyczacej medy-
cyny chinskiej wida¢ tendencje¢ do reinterpretowania zhuyou jako techniki
oddzialywania na sfer¢ emocji i proceséw psychicznych, a nie jako praktyki
wymierzonej przeciw ,demonom choroby” Dawny dyskurs demonologiczny
zastepowany jest terminologig stresu, przecigzenia emocjonalnego, obciazen
psychicznych i czynnikéw psychogennych. Skutecznos$¢ zhuyou wyjasnia si¢
za pomocy kategorii zaczerpnietych z psychologii klinicznej i psychosomatyki,
takich jak regulacja emocji, zmiana nastawienia poznawczego, sugestia czy
ukierunkowana koncentracja uwagi (Su, Li, 2011, s. 1817-1819; Zhao, Kang,
2009, s. 6-9; Wang, Huo, Du, 2014, s. 1047-1048).



124 JOANNA MUCHOWSKA

Przykladem tej tendencji jest analiza Su i Li (2011, s. 1818-1819), w ktorej
zhuyou przedstawia si¢ przede wszystkim jako forme oddzialywania za po-
mocg stowa. Autorzy podkreslaja role formul werbalnych, zakle¢ i narracji,
ktérym przypisuja uruchamianie mechanizmdéw sugestii, zastepczej atrybucji
przyczynowej (JRE (X)), przeniesienia uwagi (1%5#1%), oddzialywania
symbolicznego (B{FJE L) oraz konformizmu i uleglosci wobec autorytetu
(MRS ARAM). W terminologii psychologicznej odpowiada to takim proce-
som, jak: modyfikacja interpretacji poznawczej, zmiana ogniskowania uwagi,
wykorzystanie symboli jako posrednikéow ekspresji i regulacji emocji oraz
wplyw norm grupowych i relacji z osoba znaczaca na podatno$¢ na sugestie.

Wspdlczesne opracowania (Zhao, Kang, 2009, s. 6-9; Wang, Huo, Du,
2014, s. 1047-1048) wskazuja, ze zasady przedstawiane w kontekscie zhuyou
odpowiadajg zjawiskom znanym z psychologii klinicznej, psychologii religii
oraz nurtdw psychoterapii uwzgledniajacych kontekst kulturowy. W tym ujeciu
zhuyou to dzialanie o charakterze psychologicznym, ktére sprzyja obnizaniu
napiecia emocjonalnego, modyfikacji przekonan dotyczacych choroby i znaj-
dowaniu sposobow radzenia sobie ze stanem chorobowym. Akcent przesuwa
sie wiec z oddzialywania na wyobrazony $wiat bytéw nadprzyrodzonych na
oddzialywanie na sposob postrzegania i przezywania stanu chorobowego -
wlacznie z afektem i doswiadczaniem objawow cielesnych.

Lii Chen (2024, s. 280-283) ujmuja zhuyou jako kulturowo zakorzeniong
forme oddzialywania psychicznego, osadzong w tradycyjnych koncepcjach
antropologicznych, takich jak ,jedno$¢ ciata i ducha” (JZ##i&—), ,.choroba
rodzaca sie w umysle” (Jp5 ., 4) oraz ,integracja cztowieka i kosmosu”
(KA E&—). Kategorie te nie skladaja sie na jednolita teorig, lecz stanowia
utrwalone sposoby konceptualizowania relacji miedzy stanami emocjonal-
nymi, cielesnoscig i do§wiadczeniem choroby.

Zhuyou bywa wiec ujmowane wedlug podstawowych kategorii wspotczesnej
psychoterapii: regulacji emocji (15221 T9), modyfikacji przekonan, reinter-
pretacji dolegliwosci i przekierowania uwagi. Badania Xie, Wang, Yan (2020,
s. 404) oraz Wang, Huo, Du (2014, s. 1048) wskazuja, ze praktyke te mozna
rozumiec jako wczesna forme terapii psychosomatycznej, w ktorej istotng role
odgrywajg sposob komunikacji, relacja miedzy wykonawcg rytuatu a pacjen-
tem oraz kulturowo utrwalone wyobrazenia o chorobie. ,,Terapeutyczno$¢”
dotyczy przede wszystkim wplywu na subiektywne doswiadczenie cierpienia,
przezywanie objawdw i strategie radzenia sobie, a nie spetniania kryteriow
skuteczno$ci przyjmowanych we wspolczesnej medycynie klinicznej. W tych
ujeciach elementy rytuatu - zaklecia, gesty i przedmioty rytualne — traktowane
s3 jako $rodki oddziatywania symboliczno-psychologicznego. Maja one skupia¢
uwage chorego, ulatwia¢ wyrazanie emocji oraz wzmacnia¢ poczucie bezpie-



Religia w obiegu nowoczesnosci — przypadek rytuatu zhuyou w Chinach 125

czenstwa. Przy w miare stalej sekwencji dziatan zmienia si¢ gléwnie sposéb
objasniania ich skutecznos$ci — odwotania do ingerencji sit nadprzyrodzonych
zastepowane sg terminologia stresu, regulacji emocji i proceséw poznawczych.

Tego rodzaju przeksztalcenia dobrze odpowiadaja ujeciu Unschulda (2010,
s. 8-15), wedlug ktdrego systemy terapeutyczne w dziejach medycyny chin-
skiej nie sg odrzucane, lecz podlegaja reinterpretacjom, dostosowujacym ich
uzasadnienie do dominujacych wyobrazen o chorobie i zdrowiu. Z tej per-
spektywy zhuyou nie stanowi anachronicznego reliktu, lecz przyktad praktyki,
ktéra - dzieki zmianie sposobu jej objasniania i wykorzystaniu wspoélczesnej
terminologii psychologicznej — moze by¢ wlaczana w obszar nowoczesnego
dyskursu medycznego. Istotne pozostaja przy tym kulturowo uksztaltowane
sposoby rozumienia choroby, majace wplyw na to, jak pacjenci interpretuja
objawy, reaguja na sugestie¢ i doswiadczaja zmian stanu psychicznego (Wang,
Huo, Du, 2014, s. 1047-1048).

Zhuyou jako element dziedzictwa kulturowego

Drugim obszarem wspoélczesnej obecnos$ci zhuyou w Chinach jest dyskusja
nad niematerialnym dziedzictwem kulturowym. W cz¢éci publikacji rytual ten
przedstawia si¢ jako element dawnej kultury medycznej i religijnej, ktéremu
przypisuje sie gléwnie wartos¢ historyczng i symboliczng (Zhao, Kang, 2009,
s. 6-7; Li, Chen, 2024, s. 279-286; Xie, Wang, Yan, 2020, s. 404).

Ujecie zhuyou jako elementu dziedzictwa kulturowego stanowi kolejna for-
me reinterpretacji tej praktyki. Przesuniecie to — analogiczne do psychologizacji
zhuyou — odzwierciedla dostosowywanie dawnej praktyki do wspdtczesnych
sposobow klasyfikowania i wartosciowania zjawisk kulturowych. W tym kon-
tekscie zhuyou postrzega si¢ nie jako metode terapeutyczng w sensie biome-
dycznym, lecz jako historyczna forme przechowujaca wyobrazenia dotyczace
emocji, relacji ciato-umyst (114 —) oraz spotecznej funkcji rytuatu. Ten-
dencja ta odpowiada szerszemu procesowi rewaloryzacji praktyk tradycyjnych
w ramach dyskusji o niematerialnym dziedzictwie kulturowym (FE¥J51 1k
10177), gdzie dawnym formom oddziatywania przypisuje sie przede wszystkim
znaczenie symboliczne, edukacyjne i tozsamo$ciowe.

Na tym tle zhuyou bywa réwniez ujmowane jako element rodzimego
dziedzictwa psychoterapeutycznego. Li i Chen (2024, s. 279-287) umiesz-
czajg te praktyke obok konfucjanskich technik samodoskonalenia ({£5),
taoistycznych metod regulacji oddechu i emocji oraz buddyjskich praktyk
medytacyjnych, proponujac jej reinterpretacje w ramach rozwijajacej sie
~chinskiej psychologii” (FF [EZ=0 ). W ich ujeciu zhuyou powinno by¢



126 JOANNA MUCHOWSKA

nie tylko zachowane jako czg¢$¢ rodzimej tradycji, lecz takze adaptowane do
wspolczesnej pracy klinicznej.

Zhuyou w ustugach prozdrowotnych

W sektorze ustug prozdrowotnych zhuyou funkcjonuje przede wszystkim jako
element ofert nastawionych na redukcje¢ napigcia i poprawe samopoczucia
(Zhao, Kang, 2009, s. 6-9). W materiatach reklamowych, a takze w czesci
wspolczesnych opracowan klinicznych bywa przedstawiane jako rodzima
technika pracy z emocjami i nastrojem (Su, Li, 2011, s. 1817-1819). Niekiedy
taczy sie te praktyke z gigong, masazem czy leczeniem farmakologicznym, uj-
mujac ja jako element szerszych programéw wspierania zdrowia (Yuan, 1992,
s. 50-52; Zhao, Kang, 2009, s. 6-9).

W aspekcie rynkowym dawne wyjasnienia demonologiczne zastepuje sie
jezykiem ,naturalnych metod”, ,energii” i ,,rownowagi”. Elementy rytualu -
stowa, gesty, wizualizacje — przedstawiane sg w uproszczonej formie jako
techniki koncentracji lub redukcji napiecia, dostosowane do form komercyj-
nego przekazu. Komercjalizacja sprzyja tym samym dalszemu przeksztatcaniu
zhuyou oraz jego trwalej obecnosci w przestrzeni publiczne;j.

Réwnoczesnie upowszechnienie praktyki w ustugach komercyjnych pro-
wadzi do naduzy¢. Jak zauwazaja Zhao i Kang (2009, s. 7), zhuyou bywa
przejmowane przez osoby nieposiadajace odpowiednich kwalifikacji i wyko-
rzystywane jako forma ,,sztuki oszustwa” (73 2 K ), opartej na manipulacji
celem wyludzenia pieniedzy (%5 A [, JgHEL). Brak regulacji prawnych
oraz rosnace zapotrzebowanie na alternatywne metody wspierania zdrowia
sprzyjaja takim praktykom. Pojawia si¢ réwniez problem granic, w jakich zhu-
you mozna traktowac jako forme oddzialywania psychicznego, oraz problem
nieuprawnionych twierdzen o jego skutecznosci w leczeniu choréb o podtozu
somatycznym. Su i Li (2011, s. 1818) podkreslaja, ze tego rodzaju twierdzenia
nie s3 poswiadczone empirycznie i nie wynikaja z psychologicznego charakteru
rytuatu ani z tradycyjnych koncepcji etiologicznych.

Przemiana funkcji przy zachowaniu formy

Wspolczesne interpretacje zhuyou pokazuja, ze przemiany tej praktyki dotycza
przede wszystkim sposobu jej objasniania, a nie samej struktury dzialan. Za-
sadnicze elementy skladajace si¢ na rytual w duzej mierze sg rozpoznawalne,
a ich funkcje definiowane s3 w odmiennych porzadkach interpretacyjnych:
psychologicznym, kulturowym i rynkowym.



Religia w obiegu nowoczesnosci — przypadek rytuatu zhuyou w Chinach

127

Tabela 1. Zmiana funkcjonowania rytuatu zhuyou

Element rytualu

Dawne znaczenie

Wspdlczesne znaczenie

Talizman

»Dekret” przeciw
demonowi choroby

Symbol, narzedzie koncentracji
lub wizualizacji

demonicznego bytu

Diagnoza rytualna | Identyfikacja bytu Rozmowa wstepna, orientacyjna
szkodzacego analiza stanu emocjonalnego

Medytacja rytualna | Uzyskanie dostepu Technika regulacji uwagi i napiecia
do mocy bostwa

Zaklecie Rozkaz wypedzajacy Formuta o charakterze sugestywnym
demona choroby lub afirmacyjnym

Gesty rytualne Neutralizowanie Proste ¢wiczenia regulujace oddech
szkodliwych sit i $wiadomosc¢ ciala

Choroba Skutek dziatania Zakldcenie rownowagi, stres,

czynnik psychogenny

Zrédto: opracowanie whasne.

Trwalo$¢ zhuyou nie wynika zatem z zachowania pierwotnych uzasadnien
demonologicznych, lecz z mozliwo$ci nadawania tej praktyce (lub jej istotnym
elementom) nowych funkeji, zgodnych z aktualnymi sposobami wyjasniania
proceséw zdrowotnych. Uklad dziatan - talizman, inkantacja i okreslone se-
kwencje gestow — moze pozosta¢ w zasadzie niezmieniony, ale jego sens ulega
kolejnym reinterpretacjom, dostosowanym do wspolczesnych kontekstow
instytucjonalnych. W niektérych wariantach istotng rol¢ odgrywa ezoteryczny
charakter praktyki, wzmacniany przez graficzne symbole talizmandw, ktore
dla czesci odbiorcow majg moc przyciagania oraz podtrzymuja zaréwno jej
atrakcyjnos¢, jak i przekonanie o skutecznosci.

Z perspektywy analitycznej jest to kolejne potwierdzenie zasady: zhuyou nie
zostaje wyeliminowane, lecz utrzymuje si¢ dzieki zmianie jezyka objasniajacego
jego dzialanie i cel. Wspolczesne odczytania nie likwidujg formy rytuatu, lecz
nadajg jej znaczenia pozwalajace praktyce funkcjonowa¢ dalej w przestrzeni
publicznej — w kontekstach terapeutycznych, kulturowych i rynkowych.

Zakonczenie

Analiza przemian zhuyou od okresu Song-Yuan po wspdlczesnos¢ pokazuje,
ze trwalo$¢ tej praktyki wynika nie z niezmiennosci jej tresci, lecz z mozliwosci
modyfikowania sposobu jej objasniania. Z perspektywy religioznawstwa jest
to przyktad formy rytualnej, ktéra nie ulega prostej kontynuacji ani pelnemu
»odczarowaniu’, lecz trwa dzigki nadawaniu jej nowych znaczen zgodnych
z aktualnymi wyobrazeniami o chorobie, zdrowiu i dziataniu terapeutycznym.



128 JOANNA MUCHOWSKA

Wlaczenie zhuyou do systemu medycznego w okresie Song-Yuan oraz
pdzniejsze usuniecie go z wykazu sztuk medycznych za panowania Ming-Qing
wynikaly z odmiennych kryteriéw uznawania praktyk za dopuszczalne metody
leczenia. O pozycji zhuyou decydowata wiec nie tylko struktura rytuatu, lecz
takze sposéb jego interpretacji (Cho, 2013, s. 73-74, 79-80, 97-103; Muchow-
ska, 2023, s. 54-76).

Przypadek ten pokazuje, ze praktyki o religijnym rodowodzie moga trwaé
w nowoczesnosci, jesli zostang ponownie objasnione w zrozumiatych i uzna-
wanych w danym czasie kategoriach. Wspoélczesna postaé zhuyou zalezy wigc
od kontekstéw interpretacyjnych tworzonych przez instytucje medyczne,
panstwowe i kulturowe (Unschuld, 2010, s. 8-15; Lin, 2012, s. 682-690; Cho,
2013, s. 71-74, 89-90).

Zhuyou ilustruje tym samym zasadg ciagloéci rytuatéw: ich formy moga
pozostawa¢ wzglednie niezmienione, lecz sens podlega kolejnym reinter-
pretacjom, ktére umozliwiaja funkcjonowanie praktyki w zmieniajacych si¢
warunkach spolecznych.

Literatura

Cho, PS. (2013). Healing and Ritual Imagination in Chinese Medicine: The Multiple In-
terpretations of “Zhuyou”. East Asian Science, Technology and Medicine, 38,71-113.

Goldschmidt, A. (2009). The Evolution of Chinese Medicine: Song Dynasty, 960-1200.
London-New York: Routledge.

Harper, D.J. (1998). Early Chinese Medical Literature: The Mawangdui Medical Manu-
scripts. London-New York: Kegan Paul International.

Li, B., Chen, Z. (2024). On the Psychological Therapy of Zhu-You-Shu. TPPC, 6 (6),
279-287. https://doi.org/10.35534/tppc.0606035

Lin, ES. (2012). A Philological Study of Zhuyu )i FH: Discussion Based on the Huangdi
neijing suwen as the Primary Text. Bulletin of the Institute of History and Philology,
Academia Sinica, 83(4), 671-741.

Muchowska, J. (2023). Zhuyou ke. Studium jezyka i tekstu formut zishi na podstawie
rekopisu ,Mijue qishu” z Narodowej Centralnej Biblioteki Tajwanu. Poznan: Wy-
dawnictwo Rys.

Muchowska, J. (2025). The history of zhuyou healing practices: in search of data for the
reconstruction of the ritual scheme. UR Journal of Humanities and Social Sciences,
34(1), 5-22. https://doi.org/10.15584/johass.2025.1.1.

Reiter, EC. (2007). Basic Conditions of Taoist Thunder Magic. Wiesbaden: Harrassowitz.

Reiter, E.C. (2010). Taoist Thunder Magic (#1.757%), illustrated with the example of
the divine protector Chao Kung-ming #/\8H. Zeitschrift der Deutschen Morgen-
landischen Gesellschaft, 160(1), 121-154.

Reiter, EC. (2020). Some considerations of common approaches in Daoist exorcism:
A comparison between the Shenxiao Jinhuo tianding dafa 5 < K KT A0E



Religia w obiegu nowoczesnosci — przypadek rytuatu zhuyou w Chinach 129

and the Shangqing Tianpeng fumo dafa )5 KZEREEAIE. Fu Jen Religious
Studies, 40, 37-70.

Sivin, N. (2015). Health Care in Eleventh-Century China. Cham: Springer.

Skar, L. (1996). Administering Thunder: A Thirteenth-Century Memorial Deliberating
the Thunder Rites. Cahiers d’Extréme-Asie, 9, 159-202.

Strickmann, M. (2002). Chinese Magical Medicine. Stanford: Stanford University Press.

Su, S., Li, Z.J. (2011). A Psychological Analysis on the Zhu You Therapy. Chinese Ar-
chives of Traditional Chinese Medicine, 29(8), 1817-18109.

Unschuld, P.U. (2003). Huang Di nei jing su wen. Nature, Knowledge, Imagery in an
Ancient Chinese Medical Text. With an Appendix, The Doctrine of the Five Periods
and Six Qi in the Huang Di nei jing su wen. Berkeley-Los Angeles-London: Uni-
versity of California Press.

Unschuld, P.U. (2010). Medicine in China: A History of Ideas. Berkeley-Los Angeles—
London: University of California Press.

Unschuld, P.U., Zheng, J. (red.). (2012). Chinese Traditional Healing. The Berlin Collec-
tions of Manuscript Volumes From the 16" Through the Early 20" Century. T. 1-3.
Leiden-Boston: Brill.

Wang, J., Huo, Y., Du, J. (2014). “OtH” N R AE B H B LD AT YR X [The
Connotation of “Zhu You” and Its Significance in Modern TCM Psychothera-
pyl. Chinese Journal of Basic Medicine in Traditional Chinese Medicine, 20 (8),
1047-1048.

Xie, T., Wang, Y., Yan, H. (2020). Characteristics and Clinical Application Progress
of TCM Emotional Therapy. Traditional Chinese Medicine, 9(5), 403-409. https://
doi.org/10.12677/tcm.2020.95061.

Yuan, W. (1992). A Primary Research on the Zhuyou Therapy of Ancient China. Studies
in the History of Natural Science, 11 (1), 45-53.

Zhao, J., Kang, T. (2009). Development and Practical Significance of Chinese Medicine
“Wishes By”. Journal of Tianjin University of Traditional Chinese Medicine, 28 (1),
6-8.



