
Przegląd Religioznawczy 4(298)/2025
The Religious Studies Review

ISSN: 1230-4379
e-ISSN: 2658-1531

www.journal.ptr.edu.pl

JOANNA MUCHOWSKA 
Uniwersytet im. Adama Mickiewicza w Poznaniu

Zakład Badań nad Językami i Kulturami Tajwanu oraz Wietnamu

e-mail: joanna.muchowska@amu.edu.pl

https://orcid.org/0000-0003-1423-3932

DOI: 10.34813/ptr4.2025.8

Religia w obiegu nowoczesności –  
przypadek rytuału zhuyou w Chinach

Religion in the modern world:  
the case of the zhuyou ritual in China

Abstract. This article examines how, within contemporary Chinese discourse on tradi-
tional medicine, the Taoist healing ritual zhuyou 祝由 is reinterpreted so that it functions 
as a  traditional yet fully legitimate therapeutic method in a  modern society. Zhuyou – 
originally a healing ritual rooted in popular Taoism, combining protective and exorcistic 
functions with paramedical treatment of various ailments and characterized by incanta-
tory formulas, ritual gestures, and talismans – is presented in this discourse as part of 
an indigenous medical heritage. Recent Chinese scholarship advances this view through 
various forms of psychologization, treating zhuyou as a traditional technique of sugges-
tion, emotional regulation, or even “Chinese psychotherapy” and by embedding the ritual 
within a narrative of continuous native medical tradition. The article argues that this de-
velopment has a  historical precedent in the Song–Yuan period (960–1368), when zhu- 
you was formally recognized and incorporated into the official repertoire of therapeutic 
methods. Comparing these two periods – medieval and contemporary – suggests that, in 
this well-documented case, the relationship between “modernity and religion” in China 
is a process of cultural transformation. A practice of religious-magical origin is not elim-
inated but repeatedly reconceptualized within discourses regarded as modern (first with-
in medical cosmology and today within psychology and heritage protection) and in this 
transformed guise reintegrated into the institutional framework of the state.
Keywords: zhuyou, Taoism, traditional Chinese medicine, Chinese language, ritual he-
aling, modernity and religion



118	 JOANNA MUCHOWSKA 

Wprowadzenie

Zhuyou to rytuał leczniczy, który w okresie dynastii Song (960–1279) i Yuan 
(1271–1368) został usankcjonowany jako odrębna metoda terapeutyczna 
praktykowana przez taoistycznych kapłanów i mistrzów rytuału, choć jego 
wcześniejsze warianty funkcjonowały w obrębie religijności ludowej i lokal-
nego taoizmu, częściowo o charakterze mediumicznym (Cho, 2013, s. 79–81; 
Muchowska, 2023, s. 12–14, 62–66). W czasie rytuału wypowiadane są okre-
ślone formuły i zaklęcia, wykonywane gesty oraz sporządzany i podawany jest 
doustnie talizman (spopielony), najczęściej przygotowywany na indywidualne 
zlecenie chorego.

W źródłach przednowoczesnych zhuyou objaśniano na dwa sposoby: de-
monologicznie – jako działanie przeciw „demonowi choroby” oraz kosmolo-
giczno-medycznie, odwołując się do Huangdi neijing i koncepcji regulowania 
jing i qi (Cho, 2013, s. 13–14). Oba modele interpretacyjne funkcjonowały 
równolegle.

W literaturze poświęconej chińskiej religijności popularnej istnieje zgoda 
co do tego, że w źródłach przednowoczesnych nie ma wyraźnej granicy między 
tym, co dziś nazwalibyśmy rytuałem religijnym, praktyką magiczną a działa-
niem leczniczym. To, co w kategoriach europejskich zostałoby rozdzielone na 
trzy obszary, w zapisach chińskich – zarówno dworskich, jak i ludowych – sta-
nowi kontinuum praktyk uznawanych za dopuszczalne (Harper, 1998, s. 19–22; 
Unschuld, Zheng, 2012, s. 154–175).

Wczesne rękopisy medyczne z Mawangdui (III–II w. p.n.e.) są tu szcze-
gólnym przykładem: w jednym korpusie występują recepty farmakologiczne, 
zalecenia higieniczne i formuły o charakterze egzorcystycznym, traktowane 
jako równorzędne sposoby terapii (Harper, 1998, s. 15–17). Z perspektywy 
religioznawczej wymaga to ostrożnego stosowania europejskich modeli seku-
laryzacji i „odczarowania” w opisie przemian chińskich praktyk leczniczych, 
których rozwój nie odpowiada schematowi opozycji między religią a nauką 
znanemu z kultury europejskiej (Unschuld, 2010, s. xxiv–xxviii).

Przedmiotem artykułu są rytuały zhuyou – dawne chińskie praktyki lecz-
nicze o charakterze egzorcystycznym, zaklinającym i ochronnym, wywodzące 
się z tradycji ludowo-taoistycznej. W okresie reform za panowania dynastii 
Song i wczesnej Yuan praktyki te zaczęto stopniowo kodyfikować w ramach 
szerszej reformy rytuałów taoistycznych; ujmowano je w rejestrach zawierają-
cych wykazy talizmanów, zaklęć i procedur rytualnych oraz informacje o ich 
funkcjach i zastosowaniach (Cho, 2013, s. 79–81; Muchowska, 2023, s. 62–63).

Mamy tu do czynienia nie z praktyką medyczną w ścisłym znaczeniu, lecz 
z obrzędami o charakterze parareligijnym, ujmowanymi w formie zbliżonej 



	 Religia w obiegu nowoczesności – przypadek rytuału zhuyou w Chinach	 119

do literatury paramedycznej. Nadawało im to status procedur, których można 
było nauczać, klasyfikować je oraz włączać do kategorii medycyny uczonej 
(Unschuld, Zheng, 2012, s. 154–159).

Artykuł stanowi próbę odpowiedzi na pytanie, w jaki sposób praktyka 
o religijnym rodowodzie może trwać w warunkach nowoczesności, nie tra-
cąc swego pierwotnego znaczenia. Kluczowe jest tu przekształcenie samej 
koncepcji tej praktyki – z ludowej instytucji o charakterze egzorcystycznym 
w rodzaj praktyki paramedycznej, dającej się opisać w kategoriach zgodnych 
z dominującym porządkiem wiedzy i włączyć do oficjalnego obiegu instytu-
cjonalnego (Unschuld, 2010, s. 12–15; Cho, 2013, s. 73–74, 79–81; Lin, 2012, 
s. 683–684; Unschuld, Zheng, 2012, s. 154–159).

Transformacja kulturowa jako mechanizm  
instytucjonalnego trwania zhuyou

W rozwoju praktyk określanych mianem zhuyou można wyróżnić cztery 
zasadnicze fazy:

–  wczesne współistnienie działań uzdrawiających i egzorcystycznych, 
poświadczone w źródłach wczesnochińskich;

–  kodyfikacja za panowania dynastii Song i wczesnej Yuan, w której zhuyou 
wpisano w porządek medyczny i powiązano z rytuałami Bóstw Gromu (Cho, 
2013, s. 90–93, 97–103);

–  funkcjonowanie praktyki w ludowym obiegu w okresie późnego Ming 
i Qing, po utracie wcześniejszego umocowania instytucjonalnego (Unschuld, 
Zheng, 2012, s. 79–118);

–  przedstawianie zhuyou językiem psychologii i medycyny chińskiej jako 
metody terapeutycznej o rodzimym rodowodzie przez współczesnych auto-
rów chińskich, od lat 90. XX wieku (Su, Li, 2011, s. 1817–1819; Zhao, Kang, 
2009, s. 6–9).

W procesie tym można dostrzec powtarzające się zjawisko: praktyki o rodo-
wodzie religijno-ludowym nie są usuwane, lecz adaptowane do obowiązującego 
porządku społecznego i instytucjonalnego. Mogą istnieć w życiu społecznym, 
o ile zostaną ujęte w formę rozpoznawalną i akceptowaną przez instytucje. 
Jak pokazuje Paul U. Unschuld, analizując dzieje medycyny chińskiej, polega 
to na reinterpretowaniu dotychczasowych praktyk w kategoriach zgodnych 
z kolejnymi porządkami wiedzy (Unschuld, 2010, s. 12–15). W tym sensie 
zhuyou stanowi dobry przykład tego, jak zmieniał się status rytualnych form 
działania w chińskiej nowoczesności: nie są one eliminowane jako praktyki 
uznawane w dyskursie oficjalnym za ludowe, parareligijne czy zabobonne, lecz 



120	 JOANNA MUCHOWSKA 

zachowywane dzięki nadaniu im nowych, instytucjonalnie akceptowanych 
uzasadnień.

Szczególnie istotny w tym procesie był okres dynastii Song (960–1279) 
i Yuan (1271–1368), kiedy rytuały zhuyou – wywodzące się z ochronno-eg-
zorcystycznych i rytualno-leczniczych praktyk ludowego taoizmu – zostały 
sformalizowane, usankcjonowane i uznane za dział medycyny. Nadanie im 
formy instytucjonalnej pozwoliło włączyć je do oficjalnego systemu lecznictwa 
państwowego (Unschuld, Zheng, 2012, s. 154–159; Cho, 2013, s. 79–86). Zhu- 
you nie przestało więc być rytuałem, ale zyskało formę właściwą dla instytucji 
medycznych epoki.

Współcześnie zhuyou pojawia się w publikacjach z zakresu nauk medycz-
nych i społecznych jako „tradycyjna metoda regulacji emocji” lub „metoda su-
gestywna”, a zarazem bywa przedstawiana jako element rodzimego dziedzictwa 
kulturowego. W tym sensie bardziej adekwatne jest rozumienie sekularyzacji 
nie jako eliminacji treści religijnych, lecz jako zmiany ram interpretacyjnych, 
w których praktyka funkcjonuje (Unschuld, 2003, s. 319–325; Unschuld, 2010, 
s. 11–15).

Kontekst instytucjonalny:  
medycyna i rytuał za panowania dynastii Song

W historii medycyny okres dynastii Song wyróżnia nasilenie działań państwa 
w celu uporządkowania i nadzoru praktyk leczniczych. Jak piszą Asaf Gold-
schmidt i Nathan Sivin, administracja cesarska zaczęła wówczas traktować 
medycynę jako dziedzinę wymagającą standaryzacji: powoływano urzędy 
odpowiedzialne za jej nadzór, systematycznie dokonywano rewizji tekstów 
medycznych oraz klasyfikowano praktyki według specjalizacji (Goldschmidt, 
2009, s. 52–56, 87–89, 96–97; Sivin, 2015, s. 64–69). W 1057 r. utworzono Biuro 
Rewizji Ksiąg Medycznych (校正医书局), którego zadaniem było uporząd-
kowanie korpusu medycznego i jego ustandaryzowanie, a Cesarska Służba 
Medyczna (太医院) miała dostarczać zrewidowane teksty do lokalnych szkół. 
W ten sposób lecznictwo zostało ujęte w ramy administracyjne, co umożliwiło 
jego nauczanie, egzaminowanie i kontrolę (Cho, 2013, s. 79).

Równocześnie porządkowano rytuały taoistyczne. Florian C. Reiter, anali-
zując praktyki z kręgu Thunder Magic (五雷法), wskazuje, że w zachowanych 
opisach i instrukcjach rytualnych przyjęły one postać sformalizowanych ze-
stawów talizmanów, formuł i sekwencji działań, ujmowanych w rozbudowane 
korpusy rytualne (Reiter, 2007, s. 13–14, 41–47; Reiter, 2010, s. 121–130; 
Reiter, 2020, s. 37–40; Skar, 1996, s. 160–166). Procesowi temu – odmienne-



	 Religia w obiegu nowoczesności – przypadek rytuału zhuyou w Chinach	 121

mu od porządkowania medycyny – towarzyszyło powstawanie środowiska 
sprzyjającego tekstualizacji działań rytualno-leczniczych, takich jak zhuyou. 
Wprawdzie zhuyou nie zyskało w ten sposób statusu praktyki medycznej, 
jednak dostało szansę na tekstowe utrwalenie. Decydujące znaczenie miała 
tu nie tyle treść praktyki, ile jej interpretacja w kategoriach obowiązujących 
sposobów wyjaśniania choroby i uzasadniania terapii. Jak zauważa Unschuld, 
to czynniki społeczne i przyjęte sposoby myślenia o chorobie decydują o tym, 
które metody leczenia są uznawane za dopuszczalne (Unschuld, 2010, s. 8–15). 

Od praktyki do tekstu: mit etiologiczny i kodyfikacja

Kodyfikacja zhuyou w okresie Song–Yuan prowadziła do stopniowego nada-
wania tej praktyce formy tekstowej. Przejawiało się to w tworzeniu rejestrów 
rytualnych, zwłaszcza spisów talizmanów, w których talizman traktowano jako 
„lekarstwo” i opisywano jego działanie. Z zachowanego materiału wynika, że 
zabiegi o charakterze rytualno-leczniczym ujmowano w jednostki tekstowe 
o wyraźnej strukturze: tytuł, wskazanie (chorobowe lub inne), opis wyma-
ganych czynności, formuła zaklęcia i wzór talizmanu. Taki format ułatwiał 
porządkowanie zapisów, porównywanie ich oraz łączenie z innymi działami 
wiedzy.

Istotną rolę odgrywał w tym mit etiologiczny wiążący zhuyou z Żółtym 
Cesarzem jako mitycznym źródłem talizmanów i „ukrytej wiedzy” przekazanej 
ludziom (Lin, 2012, s. 682–687; Cho, 2013, s. 90–96; Unschuld, Zheng, 2012, 
s. IX; Muchowska, 2023, s. 63–64). Legitymizował on praktykę, przypisując 
jej sakralne pochodzenie i uzasadniając jej kodyfikację w postaci tekstowej. 
W rejestrach talizmany zhuyou występują zatem nie tylko jako element dzia-
łania rytualnego, lecz także jako jednostki tekstowe, które można kopiować, 
systematyzować i przyporządkowywać określonym schorzeniom.

Dodatkowa warstwa interpretacyjna:  
demon choroby a patogenne qi

Teksty zhuyou z okresu Song–Yuan podtrzymują klasyczną etiologię – choroba 
jest przedstawiana jako skutek działania „demonów choroby” lub innych szko-
dliwych bytów o pochodzeniu nadprzyrodzonym, które rytuał ma wypędzić 
bądź unicestwić. Sytuowało to zhuyou wśród rytuałów ochronnych i egzorcy-
zmujących, powszechnych zarówno w taoizmie świątynnym, jak i w religijności 
popularnej (Cho, 2013, s. 73–81, 90–96; Strickmann, 2002).



122	 JOANNA MUCHOWSKA 

Równolegle pojawiła się jednak interpretacja zakorzeniona w kosmologii 
Huangdi neijing. Według niej zhuyou jest rozumiane jako działanie polegające 
na „przemieszczaniu jing i zmienianiu qi” za pomocą inkantacji. Skuteczność 
rytuału wynika tu z przywrócenia prawidłowego obiegu qi, którego stan – zgod-
nie z myślą klasyczną – ściśle wiązano z samoregulacją moralną, życiem zgod-
nym z rytmem pór roku oraz kontrolą afektów. Nadmierne lub niewłaściwie 
ukierunkowane emocje, takie jak troska, lęk czy chciwość, zaburzały cyrkulację 
qi, czyniąc organizm podatnym na działanie czynników patogennych (Cho, 
2013, s. 13–14). W takiej interpretacji „demon” pojawiający się w formułach 
zhuyou pełni funkcję metaforyczną: jest personifikacją zaburzonego lub he-
terogenicznego qi. Oba typy wyjaśnień – demonologiczny i kosmologiczno- 
-medyczny – funkcjonują równolegle jako komplementarne sposoby interpre-
tacji i są charakterystyczne dla praktyk leczniczych epoki Song.

Zachowane rejestry zhuyou potwierdzają tę wielowarstwowość. Receptury 
przyjmują formę zbliżoną do zapisu medycznego – wskazuje się rodzaj scho-
rzenia, podaje wzór talizmanu, traktowanego jako odpowiednik lekarstwa, 
oraz skrótowy opis działań rytualnych. W tej strukturze komponent demo-
nologiczny, choć nadal obecny, schodzi na drugi plan (Unschuld, Zheng, 
2012, s. 154–159, 162–175). Talizmany mają schematyczną postać złożoną 
z zaszyfrowanych znaków; jeden z nich – modyfikowany w zależności od 
schorzenia – odpowiada czynnikowi chorobotwórczemu, przedstawionemu 
jako „demon choroby”. Taki zapis, w praktyce zrozumiały wyłącznie dla 
wykonawców rytuału, nadawał całości cechy zbliżone do form stosowanych 
w piśmiennictwie medycznym.

W okresie Yuan tendencja ta uległa dalszemu wzmocnieniu. Tekstualizacja 
i standaryzacja, wymagane w instytucjach medycznych i nadzorowane przez 
państwo (Cho, 2013, s. 41–46), tworzą warunki, w których zhuyou może 
funkcjonować jako praktyka quasi-medyczna, zachowując jednak rytualny 
charakter. Dzięki temu pozostaje częścią szerszego obiegu instytucjonalnego 
epoki Song–Yuan, w którym działania rytualno-lecznicze podlegają porząd-
kowaniu i klasyfikacji, podobnie jak praktyki medycyny urzędowej.

Utrata statusu działu medycyny i marginalizacja  
w okresie Ming–Qing

Trzecia faza rozwoju zhuyou obejmuje późny okres dynastii Ming i okres 
dynastii Qing (1368–1911). W tym czasie praktyka traci umocowanie insty-
tucjonalne i przestaje funkcjonować jako część oficjalnego systemu medycz-
nego, lecz pozostaje żywa w obiegu ludowym. W historii medycyny jest to 



	 Religia w obiegu nowoczesności – przypadek rytuału zhuyou w Chinach	 123

etap przejścia od rytuału o statusie instytucji medycznej do praktyki ludowej 
stosowanej poza strukturami państwowymi.

W źródłach administracyjnych epoki Ming zhuyou było wymieniane 
jako dział sztuk medycznych w strukturze Cesarskiej Akademii Medycznej 
co najmniej do drugiej połowy XVI wieku. W kompilacji prawnej Da Ming 
huidian (大明会典) z 1571 r., zawierającej m.in. wykaz urzędów Cesarskiej 
Akademii Medycznej, urząd odpowiedzialny za rytuały zhuyou nie pojawia 
się już w spisie, co oznacza jego likwidację (Cho, 2013, s. 85–86). Dokument 
ten nie podaje przyczyny tej zmiany, lecz nastąpiła ona w okresie narastającej 
krytyki rytuałów egzorcyzmujących w piśmiennictwie lekarskim, w którym – 
odwołując się do klasycznych traktatów medycznych oraz ideału „uczonego-
-lekarza” (儒医) – kwestionowano miejsce zhuyou w oficjalnym wykazie sztuk 
medycznych (Cho, 2013, s. 85–87). W rezultacie zhuyou zniknęło z praktyk 
nadzorowanych przez państwowe instytucje lecznicze.

Rękopisy i podręczniki z późnego okresu dynastii Ming i z okresu dynastii 
Qing potwierdzają, że zhuyou nadal funkcjonowało w obiegu ludowym. Zawie-
rają one zestawy talizmanów, zaklęć, rytualnych gestów i receptur (Cho, 2013, 
s. 138; Unschuld, Zheng, 2012, s. 154–175). Rękopisy z kolekcji berlińskiej, 
opisane przez Paula U. Unschulda i Zheng Jina, dokumentują stosowanie takich 
procedur przez uzdrowicieli działających na obrzeżach praktyki lekarskiej. 
Zebrane dane wskazują przede wszystkim na zmianę kontekstu: zhuyou znika 
z medycyny kształtowanej przez instytucje państwowe, lecz pozostaje w prak-
tyce ludowej. Struktura rytuału – obejmująca talizman, inkantację i gest – jest 
zasadniczo niezmieniona, co sprzyja jego trwaniu i przekazowi (Muchowska, 
2025, s. 5–22). Marginalizacja w sferze medycyny wiąże się zatem z procesem 
sekularyzacji praktyki, przygotowując grunt pod jej nowoczesne reinterpretacje.

Psychologizacja zhuyou:  
od demonologii do pracy z emocjami

We współczesnej literaturze medycznej i psychologicznej dotyczącej medy-
cyny chińskiej widać tendencję do reinterpretowania zhuyou jako techniki 
oddziaływania na sferę emocji i procesów psychicznych, a nie jako praktyki 
wymierzonej przeciw „demonom choroby”. Dawny dyskurs demonologiczny 
zastępowany jest terminologią stresu, przeciążenia emocjonalnego, obciążeń 
psychicznych i czynników psychogennych. Skuteczność zhuyou wyjaśnia się 
za pomocą kategorii zaczerpniętych z psychologii klinicznej i psychosomatyki, 
takich jak regulacja emocji, zmiana nastawienia poznawczego, sugestia czy 
ukierunkowana koncentracja uwagi (Su, Li, 2011, s. 1817–1819; Zhao, Kang, 
2009, s. 6–9; Wang, Huo, Du, 2014, s. 1047–1048).



124	 JOANNA MUCHOWSKA 

Przykładem tej tendencji jest analiza Su i Li (2011, s. 1818–1819), w której 
zhuyou przedstawia się przede wszystkim jako formę oddziaływania za po-
mocą słowa. Autorzy podkreślają rolę formuł werbalnych, zaklęć i narracji, 
którym przypisują uruchamianie mechanizmów sugestii, zastępczej atrybucji 
przyczynowej (归因替代), przeniesienia uwagi (诱导转移), oddziaływania 
symbolicznego (象征感应) oraz konformizmu i uległości wobec autorytetu 
(从众与服从). W terminologii psychologicznej odpowiada to takim proce-
som, jak: modyfikacja interpretacji poznawczej, zmiana ogniskowania uwagi, 
wykorzystanie symboli jako pośredników ekspresji i regulacji emocji oraz 
wpływ norm grupowych i relacji z osobą znaczącą na podatność na sugestię.

Współczesne opracowania (Zhao, Kang, 2009, s. 6–9; Wang, Huo, Du, 
2014, s. 1047–1048) wskazują, że zasady przedstawiane w kontekście zhuyou 
odpowiadają zjawiskom znanym z psychologii klinicznej, psychologii religii 
oraz nurtów psychoterapii uwzględniających kontekst kulturowy. W tym ujęciu 
zhuyou to działanie o charakterze psychologicznym, które sprzyja obniżaniu 
napięcia emocjonalnego, modyfikacji przekonań dotyczących choroby i znaj-
dowaniu sposobów radzenia sobie ze stanem chorobowym. Akcent przesuwa 
się więc z oddziaływania na wyobrażony świat bytów nadprzyrodzonych na 
oddziaływanie na sposób postrzegania i przeżywania stanu chorobowego – 
włącznie z afektem i doświadczaniem objawów cielesnych.

Li i Chen (2024, s. 280–283) ujmują zhuyou jako kulturowo zakorzenioną 
formę oddziaływania psychicznego, osadzoną w tradycyjnych koncepcjach 
antropologicznych, takich jak „jedność ciała i ducha” (形神合一), „choroba 
rodząca się w umyśle” (病由心生) oraz „integracja człowieka i kosmosu”  
(天人合一). Kategorie te nie składają się na jednolitą teorię, lecz stanowią 
utrwalone sposoby konceptualizowania relacji między stanami emocjonal-
nymi, cielesnością i doświadczeniem choroby.

Zhuyou bywa więc ujmowane według podstawowych kategorii współczesnej 
psychoterapii: regulacji emocji (情志调节), modyfikacji przekonań, reinter-
pretacji dolegliwości i przekierowania uwagi. Badania Xie, Wang, Yan (2020, 
s. 404) oraz Wang, Huo, Du (2014, s. 1048) wskazują, że praktykę tę można 
rozumieć jako wczesną formę terapii psychosomatycznej, w której istotną rolę 
odgrywają sposób komunikacji, relacja między wykonawcą rytuału a pacjen-
tem oraz kulturowo utrwalone wyobrażenia o chorobie. „Terapeutyczność” 
dotyczy przede wszystkim wpływu na subiektywne doświadczenie cierpienia, 
przeżywanie objawów i strategie radzenia sobie, a nie spełniania kryteriów 
skuteczności przyjmowanych we współczesnej medycynie klinicznej. W tych 
ujęciach elementy rytuału – zaklęcia, gesty i przedmioty rytualne – traktowane 
są jako środki oddziaływania symboliczno-psychologicznego. Mają one skupiać 
uwagę chorego, ułatwiać wyrażanie emocji oraz wzmacniać poczucie bezpie-



	 Religia w obiegu nowoczesności – przypadek rytuału zhuyou w Chinach	 125

czeństwa. Przy w miarę stałej sekwencji działań zmienia się głównie sposób 
objaśniania ich skuteczności – odwołania do ingerencji sił nadprzyrodzonych 
zastępowane są terminologią stresu, regulacji emocji i procesów poznawczych.

Tego rodzaju przekształcenia dobrze odpowiadają ujęciu Unschulda (2010, 
s. 8–15), według którego systemy terapeutyczne w dziejach medycyny chiń-
skiej nie są odrzucane, lecz podlegają reinterpretacjom, dostosowującym ich 
uzasadnienie do dominujących wyobrażeń o chorobie i zdrowiu. Z tej per-
spektywy zhuyou nie stanowi anachronicznego reliktu, lecz przykład praktyki, 
która – dzięki zmianie sposobu jej objaśniania i wykorzystaniu współczesnej 
terminologii psychologicznej – może być włączana w obszar nowoczesnego 
dyskursu medycznego. Istotne pozostają przy tym kulturowo ukształtowane 
sposoby rozumienia choroby, mające wpływ na to, jak pacjenci interpretują 
objawy, reagują na sugestię i doświadczają zmian stanu psychicznego (Wang, 
Huo, Du, 2014, s. 1047–1048).

Zhuyou jako element dziedzictwa kulturowego

Drugim obszarem współczesnej obecności zhuyou w Chinach jest dyskusja 
nad niematerialnym dziedzictwem kulturowym. W części publikacji rytuał ten 
przedstawia się jako element dawnej kultury medycznej i religijnej, któremu 
przypisuje się głównie wartość historyczną i symboliczną (Zhao, Kang, 2009, 
s. 6–7; Li, Chen, 2024, s. 279–286; Xie, Wang, Yan, 2020, s. 404). 

Ujęcie zhuyou jako elementu dziedzictwa kulturowego stanowi kolejną for-
mę reinterpretacji tej praktyki. Przesunięcie to – analogiczne do psychologizacji 
zhuyou – odzwierciedla dostosowywanie dawnej praktyki do współczesnych 
sposobów klasyfikowania i wartościowania zjawisk kulturowych. W tym kon-
tekście zhuyou postrzega się nie jako metodę terapeutyczną w sensie biome-
dycznym, lecz jako historyczną formę przechowującą wyobrażenia dotyczące 
emocji, relacji ciało–umysł (形神合一) oraz społecznej funkcji rytuału. Ten-
dencja ta odpowiada szerszemu procesowi rewaloryzacji praktyk tradycyjnych 
w ramach dyskusji o niematerialnym dziedzictwie kulturowym (非物质文化
遗产), gdzie dawnym formom oddziaływania przypisuje się przede wszystkim 
znaczenie symboliczne, edukacyjne i tożsamościowe.

Na tym tle zhuyou bywa również ujmowane jako element rodzimego 
dziedzictwa psychoterapeutycznego. Li i Chen (2024, s. 279–287) umiesz-
czają tę praktykę obok konfucjańskich technik samodoskonalenia (修身), 
taoistycznych metod regulacji oddechu i emocji oraz buddyjskich praktyk 
medytacyjnych, proponując jej reinterpretację w ramach rozwijającej się 
„chińskiej psychologii” (中国式心理学). W ich ujęciu zhuyou powinno być 



126	 JOANNA MUCHOWSKA 

nie tylko zachowane jako część rodzimej tradycji, lecz także adaptowane do 
współczesnej pracy klinicznej.

Zhuyou w usługach prozdrowotnych

W sektorze usług prozdrowotnych zhuyou funkcjonuje przede wszystkim jako 
element ofert nastawionych na redukcję napięcia i poprawę samopoczucia 
(Zhao, Kang, 2009, s. 6–9). W materiałach reklamowych, a także w części 
współczesnych opracowań klinicznych bywa przedstawiane jako rodzima 
technika pracy z emocjami i nastrojem (Su, Li, 2011, s. 1817–1819). Niekiedy 
łączy się tę praktykę z qigong, masażem czy leczeniem farmakologicznym, uj-
mując ją jako element szerszych programów wspierania zdrowia (Yuan, 1992, 
s. 50–52; Zhao, Kang, 2009, s. 6–9).

W aspekcie rynkowym dawne wyjaśnienia demonologiczne zastępuje się 
językiem „naturalnych metod”, „energii” i „równowagi”. Elementy rytuału – 
słowa, gesty, wizualizacje – przedstawiane są w uproszczonej formie jako 
techniki koncentracji lub redukcji napięcia, dostosowane do form komercyj-
nego przekazu. Komercjalizacja sprzyja tym samym dalszemu przekształcaniu 
zhuyou oraz jego trwałej obecności w przestrzeni publicznej.

Równocześnie upowszechnienie praktyki w usługach komercyjnych pro-
wadzi do nadużyć. Jak zauważają Zhao i Kang (2009, s. 7), zhuyou bywa 
przejmowane przez osoby nieposiadające odpowiednich kwalifikacji i wyko-
rzystywane jako forma „sztuki oszustwa” (行骗之术), opartej na manipulacji 
celem wyłudzenia pieniędzy (诱人上当, 骗取钱财). Brak regulacji prawnych 
oraz rosnące zapotrzebowanie na alternatywne metody wspierania zdrowia 
sprzyjają takim praktykom. Pojawia się również problem granic, w jakich zhu- 
you można traktować jako formę oddziaływania psychicznego, oraz problem 
nieuprawnionych twierdzeń o jego skuteczności w leczeniu chorób o podłożu 
somatycznym. Su i Li (2011, s. 1818) podkreślają, że tego rodzaju twierdzenia 
nie są poświadczone empirycznie i nie wynikają z psychologicznego charakteru 
rytuału ani z tradycyjnych koncepcji etiologicznych.

Przemiana funkcji przy zachowaniu formy

Współczesne interpretacje zhuyou pokazują, że przemiany tej praktyki dotyczą 
przede wszystkim sposobu jej objaśniania, a nie samej struktury działań. Za-
sadnicze elementy składające się na rytuał w dużej mierze są rozpoznawalne, 
a ich funkcje definiowane są w odmiennych porządkach interpretacyjnych: 
psychologicznym, kulturowym i rynkowym. 



	 Religia w obiegu nowoczesności – przypadek rytuału zhuyou w Chinach	 127

Trwałość zhuyou nie wynika zatem z zachowania pierwotnych uzasadnień 
demonologicznych, lecz z możliwości nadawania tej praktyce (lub jej istotnym 
elementom) nowych funkcji, zgodnych z aktualnymi sposobami wyjaśniania 
procesów zdrowotnych. Układ działań – talizman, inkantacja i określone se-
kwencje gestów – może pozostać w zasadzie niezmieniony, ale jego sens ulega 
kolejnym reinterpretacjom, dostosowanym do współczesnych kontekstów 
instytucjonalnych. W niektórych wariantach istotną rolę odgrywa ezoteryczny 
charakter praktyki, wzmacniany przez graficzne symbole talizmanów, które 
dla części odbiorców mają moc przyciągania oraz podtrzymują zarówno jej 
atrakcyjność, jak i przekonanie o skuteczności.

Z perspektywy analitycznej jest to kolejne potwierdzenie zasady: zhuyou nie 
zostaje wyeliminowane, lecz utrzymuje się dzięki zmianie języka objaśniającego 
jego działanie i cel. Współczesne odczytania nie likwidują formy rytuału, lecz 
nadają jej znaczenia pozwalające praktyce funkcjonować dalej w przestrzeni 
publicznej – w kontekstach terapeutycznych, kulturowych i rynkowych.

Zakończenie 

Analiza przemian zhuyou od okresu Song–Yuan po współczesność pokazuje, 
że trwałość tej praktyki wynika nie z niezmienności jej treści, lecz z możliwości 
modyfikowania sposobu jej objaśniania. Z perspektywy religioznawstwa jest 
to przykład formy rytualnej, która nie ulega prostej kontynuacji ani pełnemu 
„odczarowaniu”, lecz trwa dzięki nadawaniu jej nowych znaczeń zgodnych 
z aktualnymi wyobrażeniami o chorobie, zdrowiu i działaniu terapeutycznym.

Tabela 1. Zmiana funkcjonowania rytuału zhuyou

Element rytuału Dawne znaczenie Współczesne znaczenie
Talizman „Dekret” przeciw  

demonowi choroby
Symbol, narzędzie koncentracji  
lub wizualizacji

Diagnoza rytualna Identyfikacja bytu 
szkodzącego

Rozmowa wstępna, orientacyjna 
analiza stanu emocjonalnego

Medytacja rytualna Uzyskanie dostępu 
do mocy bóstwa

Technika regulacji uwagi i napięcia

Zaklęcie Rozkaz wypędzający 
demona choroby

Formuła o charakterze sugestywnym  
lub afirmacyjnym

Gesty rytualne Neutralizowanie 
szkodliwych sił

Proste ćwiczenia regulujące oddech  
i świadomość ciała

Choroba Skutek działania  
demonicznego bytu

Zakłócenie równowagi, stres,  
czynnik psychogenny

Źródło: opracowanie własne.



128	 JOANNA MUCHOWSKA 

Włączenie zhuyou do systemu medycznego w okresie Song–Yuan oraz 
późniejsze usunięcie go z wykazu sztuk medycznych za panowania Ming–Qing 
wynikały z odmiennych kryteriów uznawania praktyk za dopuszczalne metody 
leczenia. O pozycji zhuyou decydowała więc nie tylko struktura rytuału, lecz 
także sposób jego interpretacji (Cho, 2013, s. 73–74, 79–80, 97–103; Muchow-
ska, 2023, s. 54–76).

Przypadek ten pokazuje, że praktyki o religijnym rodowodzie mogą trwać 
w nowoczesności, jeśli zostaną ponownie objaśnione w zrozumiałych i uzna-
wanych w danym czasie kategoriach. Współczesna postać zhuyou zależy więc 
od kontekstów interpretacyjnych tworzonych przez instytucje medyczne, 
państwowe i kulturowe (Unschuld, 2010, s. 8–15; Lin, 2012, s. 682–690; Cho, 
2013, s. 71–74, 89–90).

Zhuyou ilustruje tym samym zasadę ciągłości rytuałów: ich formy mogą 
pozostawać względnie niezmienione, lecz sens podlega kolejnym reinter-
pretacjom, które umożliwiają funkcjonowanie praktyki w zmieniających się 
warunkach społecznych.

Literatura

Cho, P.S. (2013). Healing and Ritual Imagination in Chinese Medicine: The Multiple In-
terpretations of “Zhuyou”. East Asian Science, Technology and Medicine, 38, 71–113.

Goldschmidt, A. (2009). The Evolution of Chinese Medicine: Song Dynasty, 960–1200. 
London–New York: Routledge. 

Harper, D.J. (1998). Early Chinese Medical Literature: The Mawangdui Medical Manu-
scripts. London–New York: Kegan Paul International.

Li, B., Chen, Z. (2024). On the Psychological Therapy of Zhu-You-Shu. TPPC, 6 (6), 
279–287. https://doi.org/10.35534/tppc.0606035

Lin, F.S. (2012). A Philological Study of Zhuyu 祝由: Discussion Based on the Huangdi 
neijing suwen as the Primary Text. Bulletin of the Institute of History and Philology, 
Academia Sinica, 83 (4), 671–741.

Muchowska, J. (2023). Zhuyou ke. Studium języka i tekstu formuł zishi na podstawie 
rękopisu „Mijue qishu” z Narodowej Centralnej Biblioteki Tajwanu. Poznań: Wy-
dawnictwo Rys.

Muchowska, J. (2025). The history of zhuyou healing practices: in search of data for the 
reconstruction of the ritual scheme. UR Journal of Humanities and Social Sciences, 
34 (1), 5–22. https://doi.org/10.15584/johass.2025.1.1.

Reiter, F.C. (2007). Basic Conditions of Taoist Thunder Magic. Wiesbaden: Harrassowitz. 
Reiter, F.C. (2010). Taoist Thunder Magic (五雷法), illustrated with the example of 

the divine protector Chao Kung-ming 趙公明. Zeitschrift der Deutschen Morgen-
ländischen Gesellschaft, 160 (1), 121–154.

Reiter, F.C. (2020). Some considerations of common approaches in Daoist exorcism: 
A comparison between the Shenxiao Jinhuo tianding dafa 神霄金火天丁大法 



	 Religia w obiegu nowoczesności – przypadek rytuału zhuyou w Chinach	 129

and the Shangqing Tianpeng fumo dafa 上清天蓬伏魔大法. Fu Jen Religious 
Studies, 40, 37–70.

Sivin, N. (2015). Health Care in Eleventh-Century China. Cham: Springer.
Skar, L. (1996). Administering Thunder: A Thirteenth-Century Memorial Deliberating 

the Thunder Rites. Cahiers d’Extrême-Asie, 9, 159–202.
Strickmann, M. (2002). Chinese Magical Medicine. Stanford: Stanford University Press.
Su, S., Li, Z.J. (2011). A Psychological Analysis on the Zhu You Therapy. Chinese Ar-

chives of Traditional Chinese Medicine, 29 (8), 1817–1819.
Unschuld, P.U. (2003). Huang Di nei jing su wen. Nature, Knowledge, Imagery in an 

Ancient Chinese Medical Text. With an Appendix, The Doctrine of the Five Periods 
and Six Qi in the Huang Di nei jing su wen. Berkeley–Los Angeles–London: Uni-
versity of California Press.

Unschuld, P.U. (2010). Medicine in China: A History of Ideas. Berkeley–Los Angeles–
London: University of California Press.

Unschuld, P.U., Zheng, J. (red.). (2012). Chinese Traditional Healing. The Berlin Collec-
tions of Manuscript Volumes From the 16th Through the Early 20th Century. T. 1–3. 
Leiden–Boston: Brill.

Wang, J., Huo, Y., Du, J. (2014). “祝由”内涵及在现代中医心理治疗中的意义 [The 
Connotation of “Zhu You” and Its Significance in Modern TCM Psychothera-
py]. Chinese Journal of Basic Medicine in Traditional Chinese Medicine, 20 (8), 
1047–1048.

Xie, T., Wang, Y., Yan, H. (2020). Characteristics and Clinical Application Progress 
of TCM Emotional Therapy. Traditional Chinese Medicine, 9 (5), 403–409. https://
doi.org/10.12677/tcm.2020.95061.

Yuan, W. (1992). A Primary Research on the Zhuyou Therapy of Ancient China. Studies 
in the History of Natural Science, 11 (1), 45–53.

Zhao, J., Kang, T. (2009). Development and Practical Significance of Chinese Medicine 
“Wishes By”. Journal of Tianjin University of Traditional Chinese Medicine, 28 (1), 
6–8.


